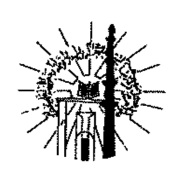


## شع العقيق الوابطية لين تيمية ليشخ الإسلام ابن تيمية

تأليف العشيلاسة محمد**جليسل همراس** إلمسددس بشكلينة أصبول الدين

راجعة الاستاد الكبدير عبد الرازق عشير في رشين اصرارات المديدة

اهداءات ۲۰۰۱ احد محمصود دیساب جراح بالمستشفی الملکی المصری



من مطبوعات الجامعَـة الإسلامية بالمدينية المنتورة

## شع العقيق الوابطية

لشيخ الإسلام ابن تيمية

تأ ليعث العتسلامة **محمد خيليسل هرايس** المسدديس بسكليسة أصبول الذين

راجعه الأستاذ الكبير عبد الرازق عفيفي \_\_ رشيس أنصار السنة المحمدية \_\_

توزييع وإحسداء انحامقسة الإيسلامية بالمسدينسة المنتورة

## ب المشرار من الرحيم

الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا أله الا الله تيوم السهوات والارضين وأهملي وأسلم على رسوله محمد خاتم الاتبياء والرسلين وبعد : فكتاب شرح العقيدة الواسطية لفضيلة الاستاذ الشيدخ محمد خليل هراس من أتفس الشروح ، وأوضحها بياتا وأغسرها عبارة ، الا أنه وقع في الطبعة الاولى بعض أغطاء استدركت في الطبعة الثانية بارشاد سماحة الشيخ محمد بن أبراهيم آل الشبخ مقتى الملكة العربية السعودية ، جزاه أنه عن الاسلام والمسلمين خيسرا وبذلك كانت هذه الطبعة معتازة عن سابقتها . أسال أنه أن ينفع بها وبشرحها المسلمين .

عبد الرازق عفيفي

## مقتدمة

الحبد الله رب العالمين ، الرحبن الرحيم ، سالك يوم الدين ، والمسلاة والسلام على السرف المرسلين ، نبيّنسا سحبد ، عبد الله ورسوله وعلى آله وحسحبه وبن تبعهم باحسان الى يوم الدين .

( الما بعد ) غلما كانت المقيدة الواسطية لشيخ الاسلام أبن تيمية رحمه الله من اجمع ما كتب في عقيدة اهل السنة والجماعسة مع اختصار في اللفظة ودقة في العبارة ، وكانت تحتاج في كثير من مواضعها السي شرح يجلي غوامضها ويزيح الستار عسن مكسون جواهرها ، ويكون مع ذلك شرحا بعيدا عن الاسهاب والتطويل والاملال بكثرة النقول حتى يلائم مدارك الناشئين ويعطيهم زبسدة الموضوع في سهولة ويسسر .

قد استخرت الله تبارك وتمالى ، واقدمت على هذا الممسل رغم كثرة الشواغل وزهمة السوارف ، سائلا الله عز وجل ان ينفع به كل من قراه وأن يجعله خالصا لوجهه أنه قريب مجيب .

كتمينولت المهوارس

اختلفت العلماء في البسملة ، هل هي آية من كل سورة المتنصت بها ، أو هي آية مستقلة أتزلت ، للفصل بها بين السور ، وللتبرك بالإبتداء بها ، والمختار المقول الثاني .

واتفتوا على انها جزء آية من سورة النمل وعلى تركها في أول سورة براءة لانها جعلت هي والانفال كسورة واحدة .

والباء في بسم للاستعانة ، وهي متعلقة بمحذوف قدره بعضهم عملا وقدره بعضهم اسما ، والقولان متقاربان وبكل ورد القرآن عالى ( اقرأ باسم ربك ) وقال ( باسم الله مجريها ) .

ويحسن جعل المقدر متأخرا ، لأن اسم أحق بالتقديم ولأن تقديم الجار والمجرور يفيد اختصاص الاسم الكريم بكونه متبركسا به ، والاسم هو اللفظ الموضوع لمعنى تعيينا له أو تمييزا »

واختلف في أصل اشتقاقه ، مقيل أنه من السبة بمعنى العلامة وقيل من السبور وهو المختار وهبزته هبزة وصل ، وليس الاسسم نفس المسمى كما زعسم بعضهم ، فأن الاسم هو اللفظ السدال ، والمسمى هو المعنى المدلول عليه بذلسك الاسم .

وليس هو كذلسك تفس التسبية فانها فعل المسبى ، يقال سبيت ولدى محمدا مثسلا .

وتول بعضهم ان لغظ الاسم هنا مقدم لان الاستمانة انها تكون بالله عز وجل لا باسمه ، ليس بشيء ، لان المراد ذكر الاسم الكريم باللسان كما في قوله ( سبح اسم ربك الاعلى ) اى سبحه ناطقا باسم ربك متكلما به ، غالمراد النبرك بالابتداء بذكر اسمه تعالى سـ واسم الجلالة ، قيل انه اسم جامد غير مشتق ، لان الاشتقاق يستلزم مادة يشتق منها ، واسمه تعالى قديم والقديم لا مادة له ، فهو كسائر

الاعلام المحضة التي لا تتضبن سنفات تقوم بمسبياتها ،

والصحيح أنه مشتق ، واختلف في مبدأ اشتقاقه ، فقيل من ألب الله الوُهة وإلاَهة والوهية . بمعنى عبد عبادة ، وقيل من ألب بكسر اللام يَالله بفتحها ألها اذا تحير ، والصحيح الاول ، فهو إلله بمعنى مَالُوه أي معبود ، ولهذا قال أبن عباس رضى الله عنهما : الله ذو الإلهية والعبودية على خلقه لجمعين ، وعلى القدول بالاشتقاق يكون وصفا في الاصل ، ولكن غلبت عليه العلمية فتجرى عليه بقية الاسماء اخبارا وأوصافا ، يقال : الله رحمن رحيم سميع عليسم ، كما يقال : الله الرحمن الرحين الرحيم السخ .

والرحبن الرحيم اسمان كريمان من اسمانه الحسنسى دالان على المسافه تعالى بصفة الرحمة ، وهى صفة حقيقية له سبحانه على ما يليق بجلاله ولا يجوز القول بأن المراد بها لازمها كارادة الاحسان وتحوه كما يزعم المعطلة ، وسيأتي مزيد بيان لذلك ان شاء الله .

واختلفت في الجمع بينهما مقيل المراد بالرحمن الذي وسبعت رحمته كل شيء في الدنيا ، لان صيغة معلان تدل على الامتلاء والكثرة ، والرحيم الذي يختص برحمته المؤمنين في الآخرة وقيل العكس .

وقد ذهب العلامة ابن القيم رحبه الله الى ان الرحبن دال على المسغة القائمة بالذات ، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم ، ولهذا لم يجىء الاسم الرحبن متعديا في القرآن ، قال تعالى ( وكان بالمؤمنين رحيما ) ولم يقل رحمانا ، وهذا احسن ما قيل في الفرق بينهما .

وروى عن أبن عباس أنه قال : هما اسمان رقيقان احدهما ارق من الآخر ، ومنع بعضهم كون الرحمن في البسملة نعتا لاسم الجلالة لاته علم آخر لله لا يطلق على غيره والاعلام لا ينعت بهسا .

والصحيح أته نعت له باعتبار ما نيه من معنى الوصفية غالرهبن

اسمه تعالى ووصفه ولا تنافى اسميتُه وصفيَّتُه ، نمن حيث هو صفحة جرى تابعا على اسم الله ، ومن حيث هو اسم ورد فى القرآن غيسر تابع بل ورود الاسم العلم كثوله تعالى ( الرحبن على العرش استوى )

(الحَمدُ رِالَهُ ) روى عن النبى صلى الله عليه وسلم انه تال « كل كلام لا يبدا فيه بحمد الله والصلاة عَلَيَّ فهو اقطع التر ممحوق البركة » وورد مثل ذلك في البسملة ولهذا جمع المؤلف بينهما عملا بالروايتين ولا تعارض بينهما فان الابتداء قسمان هقيقي واضافي والحمد ضد الذم يقال حمدت الرجل أحمده حمدا ، ومحمدا ومحمدة فهو محمود وحميد ، ويقال حمد الله بالتشديد الذي عليه المرة بعد الاخرى وقال الحمد له .

والحمد هو الثناء باللسان على الجميل الاختيارى ، نعمة كان أو غيرها ، يقال حمدت الرجل على أنعامه وحمدته على شجاعته ، وأما الشكر معلى النعمة خاصة ويكون بالقلب واللسان والجوارح قسال الشاعب

أَهَادَتُكُمُ النَّعبَاءُ مِنْسِي ثَلَاثَسةٌ يَدِي وَلِسَاتِي وَالنَّبِيرَ الْحَجْبَا وعلى هذا نبين الحمد والشكر عبوم وخصوص من وجه ، يجتمعان في الثناء باللسان على النعمة ، وينفرد الحمد في الثناء باللسان على النعمة ، وينفرد الحمد في الثناء باللسان على ما ليس بنعمة من الجميل الاختياري ، وينفرد الشكر بالثناء بالتلب والجوارح على خصوص النعمة ، مالحمد اعم متعلقا وأخص السة والشكر بالعكسس .

واما الفرق بين الحمد والمدح فقد قال ابن القيم ان الحمد أخبار عن محاسن المحمود مع حبه وتعظيمه فلابد فيه من اقتران الارادة بالخبر بخلاف المدح فائه أخبار مجرد ، ولذلك كأن المدح أومسم تناولا لاته يكون للحى وللميت وللجماد أيضا .

وال في الحمد للاستفراق ، ليتناول كل المراد الحمد المحتقسة والمقدرة وقبل للجنس ومعناه أن الحمد الكامل ثابت أنه ، وهذا يقتضى ثبوت كل ما يحمد عليه من صفات كماله ونعوت جماله ، أذ مَن عَسدم صفات الكمال عليس بمحمود على الاطلاق ، ولكسن غايته أنلايكون محمودا من كل وجه وبكل اعتبار بجميع أنواع الحمد الا من حانه صفات الكمال جميعها .

الرسول في اللغة هو من بعث برسالة . يقال ارسله بكذا ، اذا طلب اليه تأديته وتبليغه ، وجمعه رسل بسكون السين ، ورسسل بضمها وفي لسان الشرع انسان ذكر حسر أوحى اليه بشسرع وأمر بتبليغه ، غان أوحى اليه ولسم يؤمر بالتبليغ غهو نبى ، غكسل رسول نبى ولا عكس فقد يكون نبيا غير رسول .

والمراد بالرسول المضاف الى ضمير الرب هذا محمد صلسى الله عليه وسلم ، والهدى في اللغة : البيان والدلالة كما في قوله تعالى : (وأما ثمود نهديناهم غاستحبوا العمى على الهدى ) غان المعنى بينا لهم ، وكما في قوله ( انا هديناه السبيل اما شاكرا واما كغورا ) .

والهدى بهذا المعنى عام لجميع الناس ، ولهذا يوصف به الترآن كما فى توله تعالى ( أن هذا الترآن يهدى للتى هى أقوم ) ويوصف به الرسول صلى الله عليه وسلم كما فى توله تعالى ( وانك لتهدى الى صراط مستقيم ) .

وقد يأتى المهدى بسعنى التوفيق والالهام ، فيكون خامسا بهن يثساء الله هدايته ، قال تعالى ( فهن يرد الله أن يهديّه يُشرح مسدره للاسلام ) ولهذا نفاه الله عن رسوله ، قال تعالى ( الله لا تهدى

من الحببت ولكن الله يهدى من يشاء).

والمراد بالهدى هنا كل ما جاء به النبى صلى الله عليه وسلم من الاختيارات الصافقة والايمان الصحيح والعلم الناقع والعبال المسالسح .

والدين يأتى لعدة سعان ، منها الجزاء كما في قوله تعالى ( سالك يوم الدين ) ومنه قولهم ( كما يدين الفتى يدان ) .

ومنها الخضوع والانتياد ، يقال : دان له بمعنى ذل وخضع ، ويقال دان الله بكذا أو على كذا بمعنى اتخذه دينا يعبده بسه .

والمراد بالدين هنا جميع ما أرسل ألله به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الاحكام والشرائع ، اعتقادية كانت أم تولية أم معلية ، وأضافته إلى الحق من أضافة الموصوف الى صفته ، أى الدين الحق ، والحق مصدر حق يحق أذا ثبت ووجب ، فالمراد به الثابت الواقيع ، ويتابله الباطل الذي لا حتيقة له .

اللام في قوله ليظهره لام التعليل وهي متعلقة بارسل ، وهو من الظهور بمعنى العلو والغلبة ، اى ليجعله عاليا على الاديان كلها بالحجة والبرهان ، وال في الدين للجنس ، فيدخل فيه كل ديسن باطل ، وهو ماعدا الاسلام ، والشهيد فعيل ، وهو مبالغة مسن شهد ، وهو اما مسن الشهادة بمعنى الاخبار والاعلام ، او مسن الشهادة بمعنى الاخبار والاعلام ، او مسن الشهادة بمعنى الحضور والمعنى ( وكفى بالله شهيدا ) مخبرا بصدق رسوله او حاضرا مطلعا لا يغيب عنه شيء .

والمعنى الاجمالي لما تقدم أن جميع أومساف الكمال ثابتة اله على أكمل الوجود وأتمهسا .

وبما يحد عليه سبحانه نعبه على عباده التى لا يحصى أحد من الخلق عدها ، واعظمها ارساله محمدا صلى الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق رحمة للعالمين ، وبشرى للمتقين ، ليظهره على جميع الاديان بالحجة والبرهان ، والعز والتمكين والسلطان ، وكفى بالله شهيدا على صدق رسوله وحقيقة مسا جاء به .

وشمهادته سبحانه تكون بقوله ونعله وتأييده لرسوله بالنصر والمعجزات والبراهين المتنوعة على أن ما جاء به هو الحق الميين .

الشهادة : الاخبار بالشيئ عن علم به واعتقاد لصحته وثبوته ، ولا تعتبر الشهادة الا اذا كانت مصحوبة بالاقرار والاذعان وواطا القلب عليها اللسان ، قان الله قد كذب المناققين في قولهم ( نشهد الله للسول الله ) مع أنهم قالوا بالسنتهم .

ولا اله الا الله هي كلمة التوحيد التي اتفقت عليها كلمة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم اجمعين ، بل هي خلاصة دعواتهم وزبدة رسالاتهم ، وما من رسول منهم الا جعلها مفتتح امره وقطب رحاه ، كما قال نبينا صلى الله عليه وسلم « أمرت أن أقاتل الناس حتسى يتولوا ) : لا اله الا الله ، فاذا قالوها فقد عصموا منى دماءهم وأموالهم الا بحقها وحسابهم على الله عز وجل » .

ودلالة هذه الكلمة على التوحيد باعتبار اشتمالها على النفسى والاثبات المتنفسى للحصر وهو أبلغ من الاثبات المجرد ، كتولنا الله واحد مثلا نهى تدل بصدرها على نفى الالهية عما سوى الله تعالى ، وتدل بعجزها على اثبات الالهية له وحده .

ولابد غيها من اضمار خبر تتديره لا معبود بحق موجود الا الله ، وأما توله وحده لا شريك له : غهو تأكيد لما دلت عليه كلمة التوحيد وقوله اقرارا به مصدر مؤكد لبعنى الفعل اشهد ، والمراد اقرار القلب واللسسان .

وقوله توحيدا أى اخلاصا لله عز وجل فى العبادة ، غالمسراد به التوحيد الارادى الطلبى المبنى على توحيد المعرفة والاثبات .

وجعل الشهادة للرسول صلى الله عليه وسلم بالرسالة والعبودية مقرونة بالشهادة لله بالتوحيد للاشارة الى انه لابد من كل منهما ، غلا تغنى احداهما عن الاخرى ، ولهذا قرن بينهما فى الاذان وفى التشهد . وقال بعضهم فى تفسير قوله تعالى ( ورفعنا لك ذكرك ) يعنى لا اذكر الا ذكرت معسى .

وانما جمع له بين وصفى الرسالة والعبودية لانهما اعلى ما يوصف به العبد » والعبادة هى الحكمة التى خلق الله الخلق لاجلهسا كما قال تمالى ( وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون ) فكمال المخلوق في تحقيق تلك الغاية ، وكلما ازداد العبد تحقيقا للعبودية ازداد كماله وعلت درجته ، ولهذا ذكر الله نبيه بلقب العبد في اسمى اهواله واشرف مقاماته كالاسراء به وقيامه بالدعوة الى الله والابحاء اليه والتحدى بالذي أنزل عليه ، ونبه بوصف العبودية ايضا الى الرد على اهل الغلو الذين قد يتجاوزون بالرسول صلى الله عليه وسلم قسدره ويرمعونه الى مرتبة الالوهية . كما يقعل ضلال الصوفية قبحهم الله ، وقد صبح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « لا تطروني كما أطرت النسارى ابن مريم ، وانما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله » والمتصود أن هذه الشهادة تتضمن اعتراف العبد بكمال عبوديته صلى الله عليه وسلم لربه وكمال رسالته ، وأنه ماق جميع البشر في كل خصلة كماله ،

كل ما أمر به ، وينتهي عما نهي عنسه .

المسلاة في اللغة الدعاء ، قال تعالى « وَمَلَّ عليهم ان صلاتك سكن لهم » واصبح ما قيل في صلاة الله على رسوله هو ما ذكره البخارى في صحيحه عن أبى العالية قال : صلاة الله على رسوله ثناؤه عليه عنسد الملائكية .

والمشهور أن الصلاة من الملائكة الاستغفار كما في الحديث الصحيح « والملائكة يصلون على أحدكم ما دام في مجلسه الذي نميه » يقولون اللهم اغفر له اللهم ارحمه » ومن الآدميين التضرع والدعاء

وآل الشخص هم من يمتون اليه بصلة وثيقة من قرابة ونحوها وآله صلى الله عليه وسلم يراد بهم احيانا من حرمت عليهم الصدقة وهم بنو هاشم وبنو المطلب ويراد بهم احيانا كل من تبعه على دينه ، واصل (آل) اهل ، ابدلت الهاء همزة فتوالت همزتان فقلبت الثانية منهما الفا ويصغر على اهيل او اويل ، ولا يستعمل الا فيما شرف غالبا فلا يقال آل الاسكاف وآل الحجام ، والمراد بالصحب اصحابه صلى الله عليه وسلم وهم كل من لقيه حال حياته مؤمنا ومات على ذلسيك .

والسلام اسم مصدر من سلم تسليما عليه ، بمعنى طلب له السلامة من كل مكروه ، وهو اسم من اسمائه تعالى ، ومعناه البراءة والخلاص من النقائص والعيوب أو الذي يسلم على عباده المؤمنين في الأخسسرة .

ومزيدا صغة لتسليما وهو اسم مفعول من زاد المتعدى والتقدير مزيدا فيه (اما بعد) كلمة يؤتى بها للدلالة على الشروع في المقصود ، وكان النبى صلى الله عليه وسلم يستعملها كثيرا في خطبه وكتبه وتقديرها عند النحويين مهما يكن من شيء بعد . والاشارة بقوله (هذا ) الى ما تضمنه هذا المؤلف من العقائد الإيمانية التي اجملها في قوله (وهو الإيمان بالله السخ ) والاعتقاد مصدر اعتقد كذا اذ اتخذه عقيدة له ، بمعنى عقد عليه الضمير والقلب ودان لله به ، واصله من عقد الحبل ، ثم استعمل في التصميم والاعتقاد الجازم .

والغرقة بكسر الغاء الطائفة من الناس ، ووصفها بانها الناجية المنصورة اخذا من قوله عليه السلام ( لا تزال طائفة من امتى على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى ياتى امر الله ) .

ومن قوله في الحديث الآخر « ستفترق هذه الامة على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في النار الا واحدة ، وهي من كان على مثل مسا أما عليه اليوم وأصحابسي » .

وقوله ( اهل السنة والجماعة ) بدل من الفرقة ، والمراد بالسنة الطريقة التي كان عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم واصحابه قبل ظهور البدع والمقالات . والجماعة في الاصل القوم المجتمعون ، والمراد بهم هنا سلف هذه الامة من الصحابة والتابعين الذين اجتمعوا على الحق الصريح من كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم .

هذه الامور السنة هي أركان الايمان فلا يتم ايمان احد الا اذا

آمن بها جبيعا على الوجه الصحيح الذى دل عليه الكتاب والسنة ، نمن جحد شيئا منها أو آمن به على غير هذا الوجه نقد كفر ، وقد ذكرت كلها في حديث جبريل المشهور حين جاء الى النبى صلى الله عليه وسلم في صورة أعرابي يساله عن الاسلام والايمان والاحسان ، نقال « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وتؤمن بالبعث بعسد الموت وبالقدر خيره وشره ، حلوه ومره من الله تعالى .

( والملائكة ) جمع ملاك واصله مألك من الألوكة وهى الرسالة وهم نوع من خلق الله عز وجل اسكنهم سماواته ، ووكلهم بشئون خلقه ووصفهم في كتابه بأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، وأنهم يسبحون له بالليل والنهار لا يغترون ، فيجب علينا الايمان بها ورد في حقهم من صفات وأعمال في الكتاب والسنة ، والمهات عما وراء ذلك ، فان هذا من شئون الغيب التي لا نعلم منها الا ما علمنا الله ورسوله .

والكُنُب جمع كِتاب « وهو من الكُتبِ بمعنى الجمع والضم » والمراد بها الكتب المنزلة من السماء على الرسل عليهم الصلاة والسلام ، والمعلوم لنا منها صحف ابراهيم والتوراة التي انزلت على موسى في الالواح والاتجيل الذي انزل على عيسى ، والزبور الذي انزل على عيسى ، والزبور الذي انزل على المدود ، والترآن الكريم الذي هو آخرها نزولا ، وهسو المسدق لها والمهيمن عليها ، وما عداها يجب الايمان به اجمالا .

والرسل جمع رسول « وقد تقدم أنه من أوحى الله اليه بشرع وأمره بتبليغه » وعلينا أن نؤمن تفصيلا بمن سمى الله فى كتابه منهم وهم خمسة وعشرون ، ذكرهم الشاعر فى قوله :

رَفِي تِلْسَكَ حُجَّتُنَا مِنْهُسِم ثَمَائِيَةً مِن بُعدٍ عَشرٍ وَيَبِتَى سَبِعَةٌ وَهُمُ إِلَى السَّالِ عَدَ خُتِمُوا إِلَا السَّالِ السَّالِ عَد خُتِمُوا إِلَا السَّالِ السَّالِ عَد خُتِمُوا إِلَا السَّالِ السَّالِ عَد خُتِمُوا

وأما من عدا هؤلاء من الرسل والانبياء منؤمن بهم اجمالا على معنى الاعتقاد بنبوتهم ورسالتهم دون أن نكلف أنفسنا البحسث عن عدتهم وأسمائهم ، مان ذلك مما اختص الله بعلمه ، قال تعالى ( ورسلا قد قصصنا عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك ) .

ویجب الایمان بأنهم بلغوا جمیع ما ارسلوا به علی ما امرهم الله عز وجل ، وبینوه بیانا لا یسع احدا مهن ارسلوا الیه جهله ، وانهم محصومون من الكذب والخیانة ، والكتمان والبسلادة ، وان المضلهم اولو العزم ، والمشهور انهم محمد وابراهیم وموسی وعیسی ونوح ، لانهم ذكروا معا فی قوله تعالی ( واذ اخذنا من النبین میثاقهم ومنك ومن نوح وابراهیم وموسی وعیسی بن مریم ) وقوله شرع لكم من الدین ما وصی به نوحا والذی اوحینا الیك وسا وصینا به ابراهیم وموسی وعیسی ان اقیموا الدین ولا تتفرقوا میه )

والبعث في الاصل الاثارة والتحريك ، والمراد به في لسان الشرع اخراج الموتى من قبورهم احياء يوم القيامة لفصل القضاء بينهم ، فمن يعمل مثقال ذرة شرا يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره ، ويجب الايمان بالبعث على الصغة التي بينها الله في كتابه ، وهو أنه جمع ما تحلل من اجزاء الاجساد التي كانت في الدنيا وانشاؤها خلقب جديدا واعادة الحياة اليها ، ومنكر البعث الجثماني كالفلاسفة والنصاري كفار ، وأما من أقر به ولكنه زعم أن الله يبعث الارواح في أجسام غير الاجسام التي كانت في الدنيا فهو مبتدع وفاسق .

وأبا التدر نهو في الاصل بصدر ، تتول تدرت الشيء بنتح الدال وتخفيفها ، اتدره بكسرها تدرا وقدرا اذا المطت ببتداره

وَمِنَ الإِيهَانِ بِاللهُ ، الإِيهَانُ بِهَا وَصَفَ بِهِ نَفَسَهُ مِن غَيرِ تَحْرِيفٍ : فِي كِتَابِهُ ، وَبِهَا وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ مِن غَيرِ تَحْرِيفٍ وَلاَ تُعَطِّيلٍ وَمِسْنُ غَيرِ تَكِيفٍ وَلاَ تَمْثِيسُلٍ ،

والمراد به فى لمان الشرع أن الله عز وجل علم مقادير الاشياء وازمانها ازلا ، ثم أوجدها بقدرته ومشيئته على وفق ما علمه منها ، وأنه كتبها فى اللوح قبل أحداثها ، كما فى الحديث « أول ما خلسق الله القلم ، فقال له أكتب ، قال وما أكتب لا قال اكتب كل ما هسو كائن » وقال تعالى ( ما أصاب من مصيبة فى الارض ولا فى أنفسكم الا فى كتاب من قبل أن نبراهسا ) .

وقوله ( ومن الإيمان بالله النع ) هذا شروع في التفصيل بعد الاجمال ومن هنا للتبعيض ، والمعنى : ومن جملة ايمان اهل السنة والجماعة بالاصل الاول الذي هو اعظم الاصول وأساسها ، وهو الإيمان بالله أنهم يؤمنون بما وصف به نفسه النع .

وقوله ( من غير تحريف ) متعلق بالايمان قبله يعنى أنهم مؤمنون بالصفات الالهية على هذا الوجه الخالي من كل هذه المعاني الباطلة الثباتا بلا تمثيل ، وتنزيها بلا تعطيل .

والتحريف في الاصل مأخوذ بن تولهم : حرفت الشيء عسن وجهه حرفا ، بن باب ضرب اذا أبلته وغيرته والتشديد للبالغة .

وتحريف الكلام المالته عن المعنى المتبادر منه الى معنى آخر لا يدل عليه اللفظ الا باحتمال مرجوح ، غلابد فيه من قرينة تبين أنسه المسسراد .

وأما التعمليل نهو ماخوذ من العمل الذي هو الخلو والنراغ والترك ، ومنه توله تعالى ( وبئر معطلة ) أي أهملها أهلها وتركوا وردها ، والمراد به هنا نفى الصفات الالهية ، وانكار تيامها بذاته

تعالى ، فالفرق بين التحريف والتعطيل أن التعطيل نفى للمعنى الحق الذى دل عليه الكتاب والسنة ، وأما التحريف فهو تفسير النصوص بالمعانى الباطلة التى لا تدل عليها .

والنسبة بينهما العموم والخصوص المطلق ، غان التعطيل اعم مطلقا من التحريف بمعنى أنه كلما وجد التحريف وجد التعطيل دون المعكس ، وبذلك يوجدان معا غيمن أثبت المعنى الباطل ونفى المعنى الحق ، ويوجد التعطيل بدون التحريف غيمن نفى الصفات الواردة في الكتاب والسنة وزعم أن ظاهرها غير مراد ولكنه لم يعين لها معنى آخر وهو ما يسمونه بالتفويض .

ومن الخطأ القول بأن هذا هو مذهب السلف كما نسب ذلك اليهم المتأخرون من الاشاعرة وغيرهم ، غان السلف لم يكونوا يفوضون في علم المعنى ولا كانوا يقراون كلاما لا يفهمون معناه ، بل كاتوا يفهمون معانى النصوص من الكتاب والسنة ، ويثبتونها نه عسز وجل ، ثم يفوضون فيما وراء ذلك من كنه الصفات أو كيفياتها كما قال مالك حين سئل عن كيفية استوائه تعالى على الموش : « الاستواء معلوم والكيف مجهول » .

وأبا توله ( وبن غير تكييف ولا تبثيل ) غائفرق بينهبا ان التكييف أن يعتقد أن صفائه تعالى على كيفية كذا ؛ أو يسأل عنها بكيسف .

واما التمثيل غهو اعتقاد أنها مثل صفات المخلوتين ، وليس المراد من قوله من غير تكييف أنهم ينفسون الكيف مطلقا ، فسان كل شيء لابد أن يكون علسي كيفية ما ، ولكن المراد أنهم ينفسون علمهم بالكيف أذ لا يعلم كيفية ذاته وصفاته الا هو سبحاته .

هَلَا يُنفُونَ عَنهُ مَا وَصَفَ بِهِ نَفسَهُ ، وَلَا يُحَرَّفُونَ الْكُلُمُ عَن مَوَاضِعِهِ وَلَا يُلحِدُونَ فِي أَسماءِ اللهِ وَآياتِهِ ، وَلَا يُكَيُّفُونَ وَلَا يُمُثَّلُون صِفَاتِهِ بِصِفسَاتِ خُلقِبِهِ

قوله (ليس كهنله) هذه الآية المحكمة من كتاب الله عز وجل قد هى دستور اهل السنة والجماعة فى باب الصفات مان الله عز وجل قد جمع ميها بين النفى والاثبات ، منفى عن نفسه المثل وأثبت لنفسه سمعا وبصرا . مدل هذا على أن المذهب الحق ليس هو نفى الصفات مطلقا كما هو شمان المعطلة ولا اثباتها مطلقا ، كما هو شمان المهنلة ، بل اثباتها بلا تمثيل . وقد اختلف فى اعراب (ليس كمثله شمىء) على وجوه اصحها أن الكاف صلة زيدت للتأكيد كما فى قول الشاعر :

ليس كمشل الفتى زهيسر خلق يوازيه فى الفضائسل وقوله ( فلا ينفون عنه الخ ) تفريع على ما قبله ، فانهم اذا كانوا يؤمنون بالله على هذا الوجه فلا ينفون ولا يحرفون ، ولا يكيفسون ولا يمثلسون .

والمواضع جمع موضع والمراد بها المعانى التى يجب تنزيل الكلام عليها لاتها هي المتبادرة منه عند الاطلاق فهم لا يعدلون به عنها .

وأما قوله (ولا يلحدون في أسماء الله وآياته) مقد قال العلامة ابن القيم رحمه الله : والألحاد في أسمائه هو العدول بها وبحقائقها ومعانيها عن الحق الثابت لها ، مأخوذ من الميل كما يدل عليمه مادة (ل ح د) ممنه اللحد وهو الشق في جانب القبر الذي قد مسال عن الوسط ، ومنه الملحد في الدين ( الماثل عن الحق المدخل ميه ما ليس منه) ا ه.

فالالحاد فيها اما أن يكون بجحدها وانكارها بالكلية ، وامسا بجحد معانيها وتعطيلها ، واما بتحريفها عن الصواب واخراجهسا

عن الحق بالتأويلات الفاسدة ، وأبا بجعلها اسماء لبعض المبتدعات كالحاد أهل الاتحاد ·

وخلاصة ما نقدم أن السلف رضى الله عنهم يؤمنون بكسل ما أخبر الله به عن نفسه في كتابه وبكل ما أخبر به عنه رسوله صلى الله عليه وسلم أيمانا سالما من التحريف والتعطيل ، ومن التكييف والتمثيل ويجعلون الكلام في ذات البارى وصفاته بابا وأحدا ، فأن الكلام في الصفات فرع الكلام في الذات يحتذى فيه حذوه ، فأذا كان اثبات الذات اثبات وجود لا أثبات تكييف فكذلك أثبات الصفات ، وقد يعبرون عن ذلك بقولهم ( تمر كما جاءت بلا تأويل ) ومن لم يفهم كلامهم ظن أن غرضهم بهذه العبارة هو قراءة اللفظ دون التعرض للمعنى وهو باطل ، فأن المراد بالتأويل المنفى هذا هو حقيقة المعنى وكنفيته وكيفيته .

قال الاسام أحمد رحمه الله : « لا يوصف الله الا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله لا يتجاوز القرآن والحديث » .

وقال نعيم بن حماد شيخ البخارى : « من شبه الله بخلقه كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه كفر أوليس فيما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله تشبيه ولا تمثيل » .

قوله ( لانه سبحانه لا سمى له الخ ) تعليل لقوله فيما تقدم اخبارا عن اهل السنة والجماعة لا يكيفون ولا يمثلون .

وصعنی ( لا سمی له ) ای لا نظیر له یستحق مثل اسمه ، أو لا مسامی له یسامیه ، وقد دل علی نفیه قوله تعالی فی سورة مریم ( هل تعلم له سمیا ) غان الاستفهام هنا انکاری معناه النفی ،

وليس المراد من نفى السمى أن غيره لا يسمى بمثل أسمائه ، فأنه هناك أسماء مشتركة بينه وبين خلقه ، ولكن المقصود أن هذه الاسماء اذا سمى الله بها كان معناها مختصا به لا يشركه فيه غيره ، فأن الاشتراك أنها هو في منهوم الاسم الكلى ، وهذا لا وجود له الا في الذهن ، ولها في الخارج فلا يكون المعنى الا جزئيا مختصا ، وذلك بحسب ما يضاف اليه ، فأن أضيف الى الرب كان مختصا به لا يشاركه فيه العبد ، وأن أضيف الى العبد كان مختصا به لا يشاركه فيه العبد ، وأن أضيف الى العبد كان مختصا به لا يشاركه فيسه العبد ، وأن أضيف الى العبد كان مختصا به لا يشاركه فيسه السرب .

واما الكفء فهو المكافىء المساوى ، وقد دل على نفيه قولسه تعالى ( ولم يكن له كفوا أحسد ) .

والما الند مسعناه المساوى المناوىء قال تعالى ( ملا تجعلوا الله اندادا وانتم تعلمون ) .

واما قوله ( ولا يقاس بخلقه ) فالمقصود به أنه، لا يجسوز استعمال شيء من الاقيسة التي نقتضي المماثلة والمساواة بين المقيس والمقيس عليه في الشئون الالهيسة .

وذلك مثل تياس التمثيل الذى يعرفه علماء الاصول بأنسه الماق فرع بأصل في حكم الجامع ، كالحاق النبيذ بالخمر في الحرمة لاشتراكهما في علة الحكم وهي الاسكار ،

فقياس التمثيل مبنى على وجود مماثلة بين الفرع والاصل ، والله عز وجل لا يجوز أن يمثل بشيء من خلقه .

ومثل تياس الشمول المعروف غند المناطقة بأنه الاستسدلال بكلى على جزئى بواسطة اندراج ذلك الجزئى مع غيره تحت هذا الكلى ، فهذا القياس مبنى على استواء الافراد المندرجة تحت هذا

غَيِّتُهُ أَعلَمَ بِنَفسِهِ وَبِغَيرِهِ وَأَصدَقُ قِيلاً وَأَحسَنُ حَدِيثاً مِن خَلِيّهِ ، ثُمُّ رُسُلُهُ صَبِادِقُونَ مُصَدُقُونَ بِخِلاَهِ الذِينَ يَقُولُونَ عَلَيهِ مَا لاَ يَعلَمُسُونَ )

الكلى ، ولذلك يحكم على كل منها بما حكم به عليه .

ومعلوم أنه لا مساواة بين الله عز وجل وبين شيء من خلقه وأنما يستعمل في حقه تعالى قياسَ الأُولَى ومضمونه أن كل كمال ثبت للمخلوق وأمكن أن يتصف به الخالق ، فالخالق أُولَى به مسن المخلوق ، وكل نقص تنزه عنه المخلوق فالخالق أحق بالتنزة عنه .

وكذلك تاعدة الكمال التي تقول: انه اذا تدر اثنان احدهما موصوف بصفة كمال والآخر يمتنع عليه أن يتصف بتلك الصفة كأن الأول أكمل من الثاني ، فيجب أثبات مثل تلك الصفة لله ما دام وجودها كمالا وعدمها نقصسا .

توله ( غانه اعلم بنفسه وبغيره — الى توله — ثم رسله صادتون مصدتون ) تعليل لسحة مذهب السلف فى الايمان بجميع السفات الواردة فى الكتاب والسنة ، غانه اذا كان الله عز وجل اعلم بنفسه وبغيره ، وكان أصدق تولا وأحسن حديثا ، وكان رسله عليهم الصلاة والسلام صادقين فى كل ما يخبرون به عنه ، معصومين من الكذب عليه والاخبار عنه بما يخالف الواقع ، وجب التعويل اذا فى بغب الصفات نفيا واثباتا على ما قاله الله وقاله رسوله الدى هو اعلم خلقه به ، وأن لا يترك ذلك الى قول من يفترون على الله الكذب ويقولون عليه ما لا يعلمون .

وبيان ذلك أن الكلام أنما تقصر دلالته على المعانى المرادة منه لاحد ثلاثة أسباب ، أما لجهل المتكلم وعدم علمه بما يتكلم به ، وأما لمدم غصاحته وقدرته على البيان ، وأما لكذبه وغشه وتدليسك ونصوص الكتاب والسنة بريئة من هذه الامور الثلاثة من كسل وجه فكلام الله وكلام رسوله في غاية الوضوح والبيان ، كما أنه المشل الاعلى في الصدق والمطابقة للواقع لصدوره عن كمال العلم بالنسب الخارجية وهو كذلك صادر عن تمام النصح والشفقة ، والحسرص على هداية الخلق وارشادهم .

غد اجتمعت له الامور الثلاثة التي هسي عناصر الدلالسة والانهام على اكبل وجه . فالرسول صلى الله عليه وسلم اعلم الخلق بما يريد اخبارهم به ، وهو اقدرهم على بيان ذلك ، والافصاح عنه . وهو اهرصهم على هداية الخلق واشدهم ارادة لذلك ، فلا يمكسن ان يقع في كلامه شيء من النقص والقصور بخلاف كلام غيره فانسه لا يخلو من نقص في احد هذه الامور أو جميعها ، فلا يصبح أن يعدل بكلامه كلام غيره فضلا عن أن يعدل عنه الى كلام غيره ، فأن هذا هو غاية الضلال ومنتهى الخذلان .

قوله ( ولهذا قال الخ ) تعليل لما تقدم من كون كسلام الله وكلام رسوله اكمل صدقا وائم بيانا ونصحا ، وأبعد عن العيوب والآنات من كلام كل أحسد .

( وسبحان ) اسم مصدر من التسبيح ، الذي هو التنزيسه والابعاد عن السوء ، واصله من السبح الذي هو السرعة والانطلاق والابعاد ، ومنه غرس سبوح اذا كانت شديدة العدو .

واضائة الرب الى العزة من اضائة الموصوف الى صفته ، وهو بدل من الرب تبله ، فهو سبحانه ينزه نفسه عما ينسبه اليه المشركون من اتخاذ الصاحبة والولد وعن كل نتص وعيب .

ثم يسلم على رسله عليهم الصلاة والسلام بعد ذلك للاشارة الى أنه كما يجب تنزيه الله عز وجل وابعاده عن كل شائبة نتص

وَالْحَمِدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ) فَسَبَّحَ نَفْسَهُ عَمَّا وَصَلَهُ بِهِ الْمُخَالِفُونَ لِلرُّسُلِ ، وَشَلَمَ عَلَى النُّتَصِ وَالْعَيْبِ . وَهُوَ قَدَ وَسُلَمَ عَلَى النُّتِصِ وَالْعَيْبِ . وَهُوَ قَدَ جَمَعَ فِيمَا وَصَغَ وَسَمَّى بِهِ نَفْسَهُ بَينَ النَّفِي وَالْإِلْبَاتِ .

وعيب ، نيجب اعتقاد سلامة الرسل في اتوالهم والمعالهم من كسل عيب كذلك نملا يكذبون على الله ولا يشركون به ولا ينشون اممهم ولا يقولون على الله الا الحق .

قوله (والحمد لله رب العالمين) ثناء منه سبحانه على نفسه بماله من نعوت الكمال وأوصاف الجلال وحميد الفعال ، وقد تقدم الكلام على معنى الحمد فأغنى عن اعادتسه .

لما بين فيما سبق أن أهل السنة والجماعة يصفون الله عز وجل بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله ، ولم يكن ذلك كله اثباتا ولا كله نفيا نبه على ذلك بتوله ( وهو سبحانه قد جمع السخ ) .

واعلم أن كلا من النفى والاثبات فى الاسماء والصفات مجمل ومفصل ، أما الاجمال فى النفى : فهو أن ينفى عن ألله عز وجل كل ما يضاد كماله من أنواع العبوب والنقائص مثل قوله تعالى (ليس كمثله شيء) ( هل تعلم له سميا ) (سبحان الله عما يصفون ) .

واما التفصيل في النفي فهو أن ينزه الله عن كل واحد من هذه العيوب والنقائص بخصوصه ، فينزه عن الوالد والولد والشريسك والصاحبة والند والضد والجهل والعجز والضلال والنسيان والشّنة والنوم والعبث والباطل السخ .

ولكن ليس فى الكتاب ولا فى السنة نفى محض ، فان النفسى الصرف لا مدح فيه ، وانما يراد بكل نفى فيهما اثبات ما يضاده من الكمال ، فنفى الشريك والند لاثبات كمال عظمته وتفرده بصفات الكمال ، ونفى العجز لاثبات كمال قدرته ، ونفى الجهل لاثبات سعسة

غَلَا عُدُولَ لِأَهلِ السَّنَّةِ وَالجَهاعَةِ عَبَّا جَاءَ بهِ المرسَلُونَ غَلِمَّهُ الصَّرَاطُ المستقِيمَ مِنَ النِّبِيَّينَ وَالصَّنَّيِيسِينَ وَالشَّنَّيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيِيسِينَ وَالشَّنَيَةِ فَالشَّنَا .

علبه واحاطته ، ونفى الظلم لاثبات كبال عدله ، ونفى العبث لاثبات كبال حكبته ، ونفى السّنة والنوم والموت لاثبات كبال حياته وقيوبيته وهكذا ، ولهذا كان النفى في الكتاب والسنة انبا يأتى مجبلا في أكثر أحواله بخلاف الاثبات ، فإن التفسيل فيه أكثر من الاجبال لانسه متعسسود لسذائسه .

ولها الاجهال في الاثبات ، عمثل اثبات الكهال المطلق ، والحمد المطلق ونحو ذلك ، كما يشير اليه مثل توله تعالسي ( الحمد له رب العالمين ) ( ولله المثل الاعلى ) .

ولها التفصيل في الاتبات غهو متناول لكل اسم أو صفة وردت في الكتاب والسنة ، وهو من الكثير بحيث لا يمكن لاحد أن يحصيصه غان منها ما اختص الله عز وجل بعلمه كما قال عليه الصلاة والسلام « سبحانك لا نحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسسك » وفي حديث دعاء الكرب « أسالك بكل اسم هو لك سميت به نفسسك او أنزلته في كتابك أو علمته أهدا من خلقك أو استاثرت به فسى علم الغيب عنسدك » .

توله ( غلا عدول الغ ) هذا مترتب على ما تقدم من بيان أن ما جاء به الرسل عليهم الصلاة والسلام هو الحق الذي يجب اتباعه ولا يصبح العدول عنه ، وقد علل ذلك بأنسه الصراط المستقيم ، يعنى الطريق السوى القاصد الذي لا عوج غيه ولا انهراف .

والمسراط المستقيم لا يكون الا واهدأ من زاغ عنه أو اتحرف وقع في طريق من طرق الضلال والجور كما قال تعالى ( وأن هسذا

مراطى مستقيما غاتبعوه ولا تتبعوا السبل غتفرق بكم عن سبيله ) والصراط المستقيم هو طريق الابهة الوسط الواقع بين طرق الافراط والتفريط ولهذا أمرنا الله عز وجل وعلمنا أن نساله أن يهدينا هذا الصراط المستقيم في كل ركعة من الصلاة ، أي يلهمنا ويوقتنا لسلوكه واتباعه غانه صراط الذين أنعم ألله عليهم من النبيين والصديتين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رقيقسا ) .

قوله ( وقد دخل الخ ) شروع في ايراد النصوص من الكتاب والسنة المتضمنة لما يجب الايمان به من الاسماء والصفات في النفي والاثبـــات .

وابتدا بتلك السورة العظيمة لاتها اشتملت من ذلك على ما لم يشتمل عليه غيرها ، ولهذا سميت سورة الاخلاص لتجريدها التوحيد من شوائب الشرك والوثنيسة .

روى الامام احمد في مسنده عن أبي بن كعب رضى الله عنه في سبب نزولها أن المشركين قالوا يا محمد أنسب لنا ربك ، فأتزل الله تبارك وتعالى ( قل هو الله أحد الله الصمد النح السورة ) .

وقد ثبت في الصحيح انها تعدل ثلث القرآن ، وقد اختلصف العلماء في تاويل ذلك على اقوال اقربها (١) : ما نقله شبيخ الاسلام عن ابي العباس ، وحاصله أن القرآن الكريم اشتمل على ثلاثه مقاصد اساسية ، أولها: الاوامر والنواهي المتضمنة للاحكام والشرائع

<sup>(</sup>۱) انظر ۳۵ ، ۲۳ من كتاب جواب اهل العلم والايمان لشيسخ الاسلام ابن تيمية ، طبع المطبعة السلفية .

حَيثُ يَقُولُ ( قُلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللهُ المَّهَدُ لَمَ يَلِدْ وَلَم يُولَدُ وَلَم يَكُن لَــهُ كُنُسُواً أَحَــدُ ) .

العبلية التي هي بوضوع علم النقه والاخلاق .

ثانيها : القصص والاخبار المتضمنة لاحوال الرسل عليهسم المسلاة والسلام مع الممهم ، وأنواع الهلاك التي حاقت بالمكذبين ، لهم وأحوال الوعد والوعيد وتغاصيل الثواب والعقاب .

ثالثها:علم التوحيد وما يجب على العباد من معرفة الله باسمائه وصفاته وهذا هو اشرف الثلاثة .

ولما كانت سورة الاخلاص قد تضمنت أصول هذا العلم ، واشتملت عليه أجمالا صبح أن يقال أنها تعدل ثلث القرآن .

وأما كيف اشتبلت هـذه السورة على علوم التوحيد كلها وتضبنت الاصول التي هي بجابع التوحيد العلمي الاعتقادي ننقول:

ان تقوله تعالى ( الله أحد ) دلت على نفى الشريك من كل وجه فى الذات أو فى الصفات أو فى الافعال ، كما دلت على تفرده سبحاته بالعظمة والكمال والمجد والجلال والكبرياء ، ولهذا لا يطلق لفظ أحد فى الاثبات الا على الله عز وجل ، وهو أبلغ من وأحد .

وقوله (الله الصحد) قد قسرها أبن عباس رضى الله عنه بقوله «السيد الذى كمل فى سؤكده ، والشريف الذى كمل فى شرفه والعظيم الذى قد كسل فى حلسه ، الذى قد كسل فى حلسه ، والمغنى الذى قد كسل فى جبروته ، والمغنى الذى قد كمل فى جبروته ، والعليم الذى قد كمل فى جبروته ، والعليم الذى قد كمل فى حكمه ، والعليم الذى قد كمل فى حكمه ، والعليم الذى قد كمل فى حكمه ، وهو الذى قد كمل فى حكمه ، وهو الذى قد كمل فى الواع الشرف والسؤدد ، وهو الله عز وجل هذه صفته لا تنبغى الاله ليس له كفؤ وليس كمثله شيء .

وقد مسر المسهد أيضا بأنه الذي لا جوف له وبأنه الذي تصهد اليه الخليقة كلها وتقصده في جميع هاجاتها ومهماتها .

غائبات الاحدية الله تتضبن ننى المشاركة والمبائلة ، واثبات الصبدية بكل معانيها المتقدمة تتضبن اثبات جبيع تفاصيل الاسماء الحسنى والصفات العلى ، وهذا هو توحيد الاثبات .

وأما النوع الثانى وهو توحيد التنزيه غيؤخذ من توله تعالى : ( لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ) كما يؤخذ اجمالا من قوله ( الله أحد ) .

اى لم يتفرع عنه شىء ولم يتفرع هو عن شىء ، وليس لـــه مكانىء ولا مماثل ولا نظير .

غانظر كيف تضينت هذه السورة توحيد الاعتقاد والمعرفة وما يجب اثباته للرب تعالى من الاحدية المنافية لمطلق المساركة والصمدية المثبتة له جميع صفات الكمال الذى لا يلحقه نقص بوجه من الوجوه ، ونفى الولد والوالد الذى هو من لوازم غناه وصمديته والحديثه ، ثم نفى الكفء المتضمن لنفى التشبيه والتمثيل والنظيسر فحق لمسورة تضمنت هذه المعارف كلها أن تعدل ثلث القرآن .

روى مسلم في مسجيحه عن ابى بن كعب أن النبى صلى ألله عليه وسلم ساله: أي آية في كتاب الله أعظم أ قال الله ورسوله أعلم ، فرددها مرارا ، ثم قال أبى : آية الكرسى فوضع النبى يده على كتفه وقال : ليهنك هذا العلم أبا المنذر سوفى رواية عند أحمد : « والذي نفسى بيده أن لها لساتا وشفتين تقدس الملك عند ساق العرش » .

ولا غرو مند اشتبلت هذه الآية العظيمة من أسماء السرب

وصفاته على ما لم تشخمل عليه آية أخسرى ٠

نقد اخبر الله نيها عن نفسه بأنه المتوحد في بالَهِيَّتِهِ السدّى لا تنبغي العبادة بجميع أنواعها وسائر صورها إِلَّا لَسَهُ .

ثم اردن قضية التوحيد بما يشهد لها من ذكر خصائصه وصفاته الكاملة ، فذكر أنه الحى الذى له كمال الحياة لان حياته من لوازم ذاته فهى ازلية أبدية ، وكمال حياته يستلزم ثبوت جميع صفسات الكمال الذاتية له من العزة والقدرة والعلم والحكمة والسمع والبصر والارادة والمشيئة وغيرها ، اذ لا يتخلف شيء منها الا لنقص فسى الحياة . فالكمال في الحياة يتبعه الكمال في سائر الصفات اللازمسة الحيى ثم قرن ذلك باسمه القيوم ومعناه الذي قام بنفسه واستغنى عن جميع خلقه غنى مطلقا لا تشوبه شائبة حاجة أصلا لانه غنى ذاتى ، وسمة قامت الموجودات كلها ، فهى فقيرة اليه فقرا ذاتيا بحيست لا تستغنى عنه لحظة ، فهو الذي ابتدأ ايجادها على هذا النحو مسن الاحكام والاتقان وهو الذي يدبر أمورها ويمدها بكل ما تحتساج الاحكام والاتقان وهو الذي يدبر أمورها ويمدها بكل ما تحتساج المهنيع صفات الكمال الفعلية ، كما أن أسمه الحي متضمن لجميع صفات الكمال الفعلية ، كما أن أسمه الحي متضمن أسم الله الاعظم الذي اذا سئل به أعطى واذا دعى به أجاب .

ثم اعتبه ذلك بما يدل على كمال حياته وتيوميته غتال ( لا تأخذه ) اى لا تغلبه ( مسنة ) اى نعاس ولا نوم ، غان ذلك ينانى التيومية ، اذ النوم أخر الموت ، ولهذا كان أهل الجنة لا ينامون ، ثم ذكسسر عموم ملكه لجميع العوالم العلوية والسغلية ، وانها جميعا تحت تهره وسلطانه غتال (له ما في السموات وما في الارض ) .

لَهُ مَا إِنِي السَّمُوَاتِ وَمَا إِنِي الْأَرْضِ. مَن ذَا الَّذِي يَسْفَعُ عِنْدُهُ إِلَّا بِإِنْتِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْهِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِيحَ كُرِسِيَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يُؤُودُهُ حِمْظُهُمَا وَهُوَ الْعَِلَيُّ الْعَظِيمُ )

ثم أردف ذلك بما يدل على تمام ملكه ، وهو أن الشفامسة كلها له غلا يشفع عنده أحد الإباذنسه .

وقد تضمن هذا النفى والاستثناء امرين ، احدهما : البات الشماعة الصحيحة ، وهى أنها تقع باذنه سبحانه لمن يرضى قوله وعمله ، والثانى : ابطال الشماعة الشركية التى كان يعتقدها المشركون لاصنامهم وهى أنها تشفع لهم بغير اذن الله ورضاه .

ثم نكرسعة علمه واحاطته وأنه لا يخفى عليه شيء من الامور المستقبلة والماضية وأما الخلق غانهم لا يحيطون بشيء من علمه ، قيل يعنى من معلومه ، وقيل من علم اسمائه وصفاته الا بما شاء الله سبحانه ان يعلمهم أياه على السنة رسله أو بغير ذلك من طرق البحث والنظر والاستنتاج والتجربسة .

ثم ذكر ما يدل على عظيم ملكه وواسع سلطانه ، غاخبر ان كرسيه قد وسع السموات والارض جبيما ، والصحيح في الكرسى انه غير العرش وانه موضع القدمين ، وانه في العرش كطلقة ملقاة في غير العرش كطلقة ملقاة

وابها بها اورده ابن كثير عن ابن عباس من تفسير الكرسى بالعلم عائمه لا يصبح ويفضى الى التكرار في الآيسة ،

ثم اخبر سبحانه بعد ذلك عن عظيم قدرته وكمال قوته بتوله : ( ولا يؤوده حفظهما ) اى السموات والارض وما فيهما ، وفسسر

الشيخ رحمه الله يؤوده ( يثقله ) ويكرنه وهو من آده الامسر أذا ثقل عليه ، ثم وصف نفسه سبحانه في ختام تلك الآية الكريمة ، بهذين الوصفين الجليلين ، وهما ( العلى والعظيم ) .

فالعلى هـو الذى له العلو المطلبق من جميع الوجوه ، علو الذات : وكونه فوق جميع المخلوقات مستويا على عرشه .

وعلو القدر : اذ كان له كل صفة كمال ، وله من تلك الصفــة أعلاها وفايتهـا .

وعلو التهر: اذ كان هو القاهر فوق عباده وهو الحكيم الخبير . وأما العظيم : فمعناه الموسوف بالعظيمة الذى لا شيء أعظيم منه ، ولا أجل ولا أكبر ، وله سبحانه التعظيم الكامل في قلوب أنبيائه وملائكته وأصغيائه .

توله ( هو الاول ) الجهلة هنا جاءت معرفة الطرفين ، فهسى تغيد اختصاصه سبحانه بهذه الاسماء الاربعة ومعانيها على ما يليق بجلاله وعظمته ، فلا يثبت لغيره من ذلك شيء ·

وقد اضطربت عبارات المتكلمين في تفسير هذه الاسماء ، ولا داعي لهذه التفسيرات بعد ما ورد تفسيرها عن المعصوم صلوات الله وسلامه عليه ، فقد روى مسلم في صحيحه عن ابي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم انه كان يقول اذا اوى الى فراشه ، « اللهم رب السموات السبع ورب الارض رب كل شيء ، فالق الحب والنوى ، منزل التوراة والانجيل والترآن ، اعوذ بك من شر كل ذي شر انت آخذ بناصيته ، انت "لاول فليس قبلك شيء ، وانت الباطن الآخر فليس بعدك شيء ، وانت الظاهر فليس فوقك شيء ، وانت الباطن فليس دونك شيء ، اقض عنى الدين واغنني من الفتر » .

فهذا تفسير واضح جامع يدل على كمال عظمته سبحانه وانه محيط بالاشياء من كل وجه (فالاول والآخر) بيان لاحاطته الزمانية ، (والظاهر والباطن) بيان لاحاطته المكانية ، كما أن اسمه الظاهر يدل على أنه العالى فوق جميع خلقه ، فلا شيء منها فوقه .

نمدار هذه الاسماء الاربعة على الاهاطة ، غاهاطت اوليتسه و اخريته بالاوائل والاواخر ، واهاطت ظاهريته وباطنيته بكل ظاهر وباهلن غاسمه الاول دال على تدبه وازلبته ، واسمه الآخر دال على بتأنه وابديته ، واسمه الظاهر دال على علوه وعظمته ، واسمه الباطن دال على قربه ومعيته ، ثم ختمت الآية بما يغيد اهاطة علمه بكل شيء من الامور الماضية والحاضرة والمستقبلة ، ومن العالم العلوى والسغلى ، ومن الواجبات والجائزات والمستعبلات غلا يغيب عن علمه مثقال ذرة في الارض ولا في السماء . غالاية كلها شان اهاطة الرب سبحانه بجميع خلقه من كل وجه ، وأن العوالم كلها في قبضة يده كخردلة في يد العبد لا يغونه منها شيء ، وأنها أتي بين هسسده الصفات بالواو مع أنها جارية على موصوف واحد لزيادة التقرير وحسن والتاكيد ، لان الواو تقتضى تحقيق الوصف المتقدم وتقريره وحسن ذلك لمجيئها بين أوصاف متقابلة قد يسبق الى الوهم استبعساد ذلك لمجيئها بين أوصاف متقابلة قد يسبق الى الوهم استبعساد الاتصال بها جميها ، غان الاولية تنافي الآخرية في الظاهر ، وكذلك الظاهرية والباطنية غاندفيع توهم الانكار التأكيد .

قولسه ( وتوكسل السخ ) هسذه الجملة بسن الآيسسات ساتها المؤلسف لاثبسات بعض الاسمساء والصفسات ، غالآيسة الاولسى فيها اثبسات اسمسه الحسى ، كها تضمنست سلسب الموت الذي هو ضد الحياة عنه ، وقد قدمنا أنه سبحانه حى بحياة هي صفة له لازمة لذاته غلا يعرض لها موت ولا زوال أسلا ، وأن

وَقُولُهُ ﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ يَعْلُمُ مَا يَلِسِجُ إِلَى الْأَرْضِ وَمَا يَعْرُجُ مِنهَا ، وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَّاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَّاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾

حياته اكمل حياة وأتمها فيستلزم ثبوتها له ثبوت كل كمال يضاد نفيه كمال الحياة . وأما الآيات الباقية ففيها أثبات صفة العلم وما أشتق مفها ككونه عليما ويعلم وأحاط بكل شيء علما الخ .

والعلم صفة الله عز وجل بها يدرك جهيع المعلومات على ما هي به غلا يخفى عليه منها شيء كما قدمنا .

وفيها اثبات اسمه الحكيم ، وهو مأخوذ من الحكمة ، ومعناه الذي لا يقول ولا يفعل الا الصواب ، فلا يقع منه عبث ولا باطل ، بل كل ما يخلقه أو يأمر به فهو تابع لحكمته .

وتيل هو من نعيل بمعنى منعل ، ومعناه المحكم للاشياء من الاحكام وهو الاتتان نلا يتع في خلته تناوت ولا نطور ، ولا يتع في تدبيره خلل أو اضطراب .

ونيها كذلك اثبات السبه الخبير ، وهو من الخبرة بمعنى كمال العلم ووثوقه والاحاطة بالاثنياء على وجه التفسيل ووصول علمسه الى كل ما خنى ودق من الحسيات والمعنويات .

وقد ذكر سبحاته في هذه الآيات بعض با يتطق به علمه للدلالة على شموله واحاطته بما لا تبلغه علوم خلقه ، غذكر أنه يعلم ما يلج أى يدخل في الارض من حب وبذور ومياه وحشرات ومعادن ، ومسا يخرج منها من زرع وأشجار وعيون جارية ومعادن نامعة كذلسك وما ينزل من السماء ، من ثلوج وابطار وصواعق وملائكة ، ومسا يعرج ، أى يصعد غيها كذلك من ملائكة وأعمال وطير صسواف الى غير ذلك مما يعلمه جل شمأته ، وذكر غيها أيضا أن عنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ، ومفاتح الغيب قيل خزائنه ، وقيل طرقه الغيب لا يعلمها الا هو ، ومفاتح الغيب قيل خزائنه ، وقيل طرقه

وَعِندَهُ مَغَاتِحُ الغَيبِ لَا يَعلَهُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعلَمُ مَا فِي البَرِّ وَالبَحرِ وَمَا تَسقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعلَمُهُا وَلَا حَبَّة فِي ظُلْمَاتِ الأَرضِ وَلاَ رَطب وَلاَ يابِس

واسبابه التى يتوصل بها اليه ، جمع مِغْتُع بكسر الميم او مِعتساح بحذف يساء مقاعيل .

وقد فسرها النبى صلى الله عليه وسلم بقوله « مقاتيح الغيب خمس لا يعليهن الا الله ، ثم تلا قوله تعالى ( ان الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الارحام ، وما تدرى نفس ماذا تكسب غدا ، وما تدرى نفس باى أرض تموت أن الله عليم خبير ) ،

وقد دلت الآيتان الاخيرتان على أنه سبحانه عالم بعلم هو صفة له قائم بذاته خلافا للمعتزلة الذين نفوا صفاته ، فمنهم من قال أنه عالم بذاته وقادر بذاته الخ ، ومنهم من فسر أسماءه بمعان سلبية فقال : عليم معناه لا يجهل ، وقادر معناه لا يعجز النخ .

وهذه الآيات حجة عليهم غقد اخبر غيها سبحانه عن احاطة علمه بحمل كل انثى ووضعها من حيث المتى والكيف ، كمسا أخبسر عن عموم قدرته وتعلقها بكل ممكن وعن احاطة علمه بجميع الاشياء وما أحسن ما قاله الامام عبد العزيز المكى في كتابه الحيدة لبشسر المريسي المعتزلي وهو يناظره في مسالة العلم « أن الله عز وجل لم يعدح كتابه ملكا متربا ولا نبيا مرسلا ولا مؤمنا تقيا بنفي الجهل عنه لبدل على اثبات العلم له ، وانما مدحهم باثبات العلم لهم فنفي بذلك الجهل عنهم ، فمن اثبت العلم نفي الجهل م يثبست العلم عنهم ، فمن اثبت العلم نفي الجهل ، ومن نفي الجهل لم يثبست العلم » .

والدليل العتلى على علمه تعالى أنه يستحيل أيجاده الاشياء مع الجهل لان أيجاده الاشياء بارادته ، والارادة تستلزم العلم المراد ولهذا قال سبحانه ( ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ) .

إِلاَّ فِي كِتَامِرِ مُبِينِ ) وَقُولُهُ ( وَهَا تَحَمِلُ مِن أُنشَى وَلَا تَضَيِّمُ إِلاَّ بِعِلْمِهِ ) وَقُولُهُ ( رَائعُلْمُوا أَنَّ اللهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللهُ عَسَد أَخَاطُ بِكُلُّ شَيءٍ عَدِيرٌ وَأَنَّ اللهُ عَسَد أَخَاطُ بِكُلُّ شَيءٍ عِلمِياً ) .

ولان المخلوقات نيها من الاحكام والاتقان وعجيب الصنعة ودقيق الخلقة ما يشهد بعلم الناعل لها لامتناع صدور ذلك عن غير علم .

ولان من المخلوقات من هو عالم والعلم صفة كمال ، غلو لم يكن الله عالما لكان في المخلوقات من هو اكمل منه .

وكل علم في المخلوق انها استفاده من خالقه ، وواهب الكمال أحق به ، وماتد الشيء لا يعطيه ، وأنكر الفلاسفة علمه تعالى بالجزئيات ومالوا انه يعلم الاشياء على وجه كلى ثابت ، وحتيقه تولهم انه لا يعلم شيئًا ، قان كل ما في الخارج هو جزئي . كما أنكر الفلاة من القدرية علمه تعالى بالمعال العباد حتى يعملوها ، توهما منهم أن علمه بها يغضى الى الجبر ، وتولهم معلوم البطلان بالنسرورة في جميع الاديان ، قوله ( أن الله الخ ) تضمنت أثبات أسمه الرزاق وهو مبالغة من الرزق ومعناه الذي يرزق عباده رزقا بعد رزق في اكثار وسعة ، وكل ما وصل منه سبحانه من نفع الى عباده فهو رزق، مباحاً كان أو غير مباح على معنى أنه قد جعله لهم قوتا ومعاشا ، قسال تمالى ( والنخل باستات لها طلع نضيد رزتا للعباد ) وقال ( وفي السماء رزتكسم وما توعدون ) الا أن الشسىء أذا كان مأذونسا في تناوله مهو حلال حكما والا كان حراما ، وجميع ذلك رزق ، وتعريف الجبلة الاسمية والاتيان غيها بضمير الغصل لامادة اختصاصه سيحانه بايمال الرزق الى عباده .

وروى عن ابن مسمود رخس الله عنه قال : « الراني رسول

وَقُولُهُ ( إِنَّ اللهُ هُوَ الرَّزُّاقُ ذُو القُوَّةِ المِنِينِ ) وَقُولُهُ ( لَيَسَ كَمِثْلِهِ شَسَيءٌ وَهُوَ السَّمِيغُ البَصِيرُ ) وَقُولُهُ ( إِنَّ للهُ نِعِمًا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهُ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً ) .

الله صلى الله عليه وسلم انى أنا الرزاق ذو التوة المتين » .

ولها توله ( ذو التوة ) اي صاحب التوة نهو بهعني اسهه التوى الا أنه أبلغ في المعنى ، نهو يدل على أن توته سبحانه لا تتناقص نيهن أو يفتسر .

وأما ( المتين ) فهو اسم له من المثانة ، وقد فسره ابن عباس « بالشديسسد » .

قوله (ليس كمثله شيء الخ) دل اثبات صغنى السمع والبصر له سبحانه بعد نفى المثل عنه على انه ليس المراد من نفى المثل نفى الصغات كما يدعى ذلك المعطلة ويحتجون به باطلا ، بل المراد اثبات الصغات مع نفى مماثلتها لصغات المخلوتين

قال العلامة ابن القيم رحمه الله ( قوله ليس كمثله شيء ) انها قصد به نفى أن يكون معه شريك أو معبود يستحق العبادة والتعظيم كما يفعله المشبهون والمشركون ، ولم يقصد به نفى صفات كمالسه وعلوه على خلقه وتكليمه بكتبه وتكلمه لرسله ورؤية المؤمنين لسه جهرة بأبصارهم كما ترى الشمس والقمر في الصحو . ا ه .

ومعنى السميع المدرك لجميع الاصوات مهما خفتت ، فهو يسمع السر والنجوى بسمع هو صفة لا يماثل أسماع خلقه .

وسعنى البصير المدرك لجميع المرئيات من الاشخاص والالوان مهما لطفت او بعدت فلا تؤثر على رؤيته الحواجز والاستار وهو من فعيل بمعنى مفعل ، وهو دال على ثبوت صفة البصر له سبحائه على الوجه الذي يليق بسه .

روى ابو داود فى سنته عن ابى هريرة رضى الله عنه أن النبى ملى الله عليه وسلم قرأ هذه الآية (أن ألله كان سميعا بصيراً) موضع أبهامه على أذنه والتى تليها على عينه .

ومعنى الحديث أنه سبحانه يسمع بسمع ويرى بعين فهو حجة على بعض الاشاعرة الذين يجعلون سمعه علمه بالمسموعات وبصره علمه بالمسرات ، وهو تفسير خاطىء ، فأن الاعمى يعلم بوجود السماء ولا يراها ، والاصم يعلم بوجود الاصوات ولا يسمعها .

قوله ( ولولا اذ دخلت ، الغ ) هذه الآيات دلت على اثبات مسئتي الارادة والمشيئة ، والنصوص في ذلك لا تحصى كثرة .

والاشاعرة يثبتون ارادة واحدة قديسة تعلقت في الازل بكل المرادات غيلزمهم تخلف المراد عن الارادة ، وأما المعتزلسة غعلى مذهبهم في نفى الصفات لا يثبتون في صفة الارادة ، ويتولسون الله يريد بارادة حادثة لا في محل ، غليزمهم قيام الصفة بنفسها وهو من أبطسل الباطسل .

وأسا أهل المق نيتولون أن الارادة على نوعين :

(۱) ارادة كونية ترادنها المشيئة ، وهما تتعلقان بكل ما يشاء الله عمله واحداثه ، فهو سبحانه اذا اراد شيئا وشاءه كان عقب ارادته له كما قال تعالى (وانها امره اذا اراد شيئا أن يقول له كن فيكسسون )

وفى المديث الصحيح ( ما ثساء الله كان وما لم يثما لم يكن ) . (٢) ارادة شرعية تتعلق بما يامر الله به عباده مما يحبه ويرضاه

وَقُولُهُ ( أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ الْأَنعَامِ إِلَّا مَا يُتلَى عَلَيكُم غَيسرَ مُحِلِّي الصَّيدِ وَأَنتُم خُرُمُّ إِنَّ اللهُ يَحَكُمُ مَا يُريدُ ) .

وَقُولُهُ ﴿ فَهَنَ يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَح صَدرَهُ لِلإِسلَامِ ، وَهَن يُرِد أَن يُضِلَّهُ يَجْعَل صَدرَهُ ضَنَّيْناً خَرجاً كَأَنَّها يَصَّعَدُ فِي السَّهَاءِ ) .

وهى المذكورة فى مثل قوله تعالى ( يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم المسر ) ولا تلازم بين الارادتين بل قد تتعلق كل منهما بما لا تتعلق به الاخرى عبينهما عموم وخصوص من وجه ، غالارادة الكونية اعم من جهة تعلقها بما لا يحبه الله ويرضاه من الكفر والمعاصلي ، وأخص من جهة أنها لا تتعلق بمثل أيمان الكافر وطاعة الغاسق .

والارادة الشرعية أعم من جهة تعلقها بكل مأمور به وأقعا كان أو غير وأقع ، وأخص من جهة أن الواقع بالارادة الكونية تسسد يكون غير مأمسور بسه ،

والحاصل أن الارادتين قد تجتمعان معا في مثل أيمان المؤمسن وطاعة المطيع ، وتنفرد الكونية في مشسل كفر الكافر ومعصيسسة العاصبي ، وتنفرد الشرعية في مثل أيمان الكافر وطاعة العاصسي

وقوله تعالى ( ولولا أذ دخلت جنتك ) الآية ، هذا من قول الله حكاية عن الرجل المؤمن لزميله الكافر صاحب الجنتين يعظه به أن يشكر نعمة الله عليه ويردها الى مشيئة الله ويبرأ من حوله وقوته غانه لا قوة الا بالله .

وقوله ( ولو شاء الله ما التنتلوا ) الآية ، اخبار عما وقع بين النباع الرسل من بعدهم من التفازع والتعادى بغيا بينهم وحسدا ، وان ذلك انما كان بمشيئة الله عز وجل ، ولو شاء عدم حصولسه ما حصل ولكنه شاءه موقسع .

وقوله ( غبن يرد الله أن يهديه المغ ) الآية تدل على أن كلا من

الهداية والضلال بخلق ألله عز وجل ، نهن يرد هدايته ، أى الهامه وتوفيقه يشرح صدره للاسلام بأن يقذف في قلبه نورا فيتسع لسه وينبسط كما ورد في الحديث ب ومن يرد اضلاله وخذلانه يجعسل صدره في غاية الضيق والحرج ، فلا ينفذ اليه نور الايمان ، وشبه ذلك بهن يَصَّعَدُ في السماء .

تضمنت هذه الآيات اثبات أممال له تعالى ناشئة عن صفة المحبة ومحبة الله عز وجل لبعض الاشخاص والاعمال والاخلاق صفحة له قائمة به ، وهي من صفات الفعل الاختيارية التي تتعلق بمشيئته

نهو يحب بعض الاشياء دون بعض على ما تقتضيه الحكمة البالغسة وينغى الاشاعرة والمعتزلة صغة المحبة بدعوى انها توهم نقصا ، اذ المحبة في المخلوق معناها ميله الى ما يناسبه أو يستلذه ، علما الاشاعرة غيرجعونها الى صغة الارادة ، فيقولون ان محبة الله لعبده لا معنى لها الا ارادته لاكرامه ومثوبته .

وكذلك يتولون في صفات الرضى والغضب والكراهية والسخط كلها عندهم بمعنى ارادة الثواب والعتاب .

وأما الممتزلة غلانهم لا يثبتون ارادة قائمة به ، غيفسرون المحبة بأنها نفس الثواب الواجب عندهم على الله لهؤلاء بناء على مذهبهم في وجوب اثابة المطيع وعقاب العامى .

وأما أهل الحق فيثبتون المحبة صفة حقيقية لله عز وجل على ما يليق به فلا تقتضى عندهم نقصا ولا تشبيها .

كما يثبتون لازم تلك المحبة وهي ارادته سبحانه اكرام من يحبه واثابته ، وليت شعرى بماذا يجيب النافون للبحبة عن مثل توليه

غَبَا استَقَامُوا لَكُم عَاستَقِيمُوا لَهُم إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْمُتَّعِين \_ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوْابِينَ وَيُحِبُّ الْمَتَطَهِّرِينَ ) . وَقُولُهُ ( قُل إِن كُنتُم تُحِبُّونَ اللهُ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِكُ مُ اللهُ ) .

عليه السلام في حديث أبي هريرة « أن ألله عز وجل أذا أحب عبدا قال لجبريل عليه السلام أني أحب غلاقا غاحبه ، قال غيتول جبريل عليه السلام لاهل السماء : أن ربكم عز وجل يحب غلاقا غاحبسوه ، قال غيحبه أهل السماء ويوضع له القبول في الارض ، وأذا أبغضه غمثل ذلك ) رواه الشيخان .

وقوله تعالى فى الآية الاولى ( وأحسنوا ) أمر بالاحسان العام فى كل شيء لا سيما فى أمور النقه المأمور بها قبل ذلك ، والاحسان فيها يكون بالبذل وعدم الامساك ، أو بالتوسط بين التقتير والتبذير ، وهو القوام الذى أمر الله به فى سورة الفرقان .

روى مسلم في محيحه عن شداد بن اوس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « أن الله كتب الاحسان على كل شيء ، فأذا قتلتم فأحسنوا القتلة ، وأذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة ، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته » وأما قوله ( أن الله يحب المحسنين ) فهو تعليل للامر بالاحسان فأتهم أذا علموا أن الاحسان موجب لمحبته سارعوا الى أمتثال الامسر بسه .

والها قوله في الآية الثانية (واقسطوا) غهو المر بالاقساط وهو العدل في الحكم بين الطائفتين المتنازعتين من المؤمنين ، وهو من قسط اذ جار ، فالهمزة فيه للسلب ، ومن اسمائه تعالى المقسط ، وفي الآية الحث على العدل وفضله ، وأنه سبب لمحبة الله عز وجل وألها توله تعالى (فما استقاموا لكم فاستقيموا لهم ) فمعناه اذا كان بينكم وبين احد عهد كهؤلاء الذين عاهدتموهم عند المسجد الحرام

وَقُولُهُ ( غَسَوفَ يَاتِي اللهُ بِقُوم يُحِبُّهُم وَيُحِبُّونُهُ ) وَقُولُهُ ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّهُم وَيُحِبُّونُهُ ) وَقُولُهُ ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الذينَ يُعَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَّفًا كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَرصُوصٌ ) . وَقُولُهُ ( وَهُوَ الفَقُورُ الوَدُودُ ) .

فاستقيموا لهم على عهدهم مدة استقامتهم لكم ، فما هنا مصدريه ظرفية ثم علل ذلك الامر بقوله ( ان الله يحب المتقين ) أى يحسب الذين يتقون الله في كل شيء ومنه عدم نقض العهود .

واما توله ( ان الله يحب التوابين الغ ) فهو اخبار من اللسه سبحانه عن محبته لهذين الصنفين من عباده .

اما الاول نهم التوابون ، إى الذين يكثرون التوبة والرجوع الى الله عز وجل بالاستغفار مما الموا به على ما تقتضيه صيغة المبالغة ، نهم بكثرة التوبة قد تطهروا من الاقذار والنجاسات المعنوية التى هي الذنوب والمعاصسي .

وأما الثاني مهم المتطهرون الذين يبالغون في التطهر ، وهسو التنظيف بالوضوء أو بالغسل من الاحداث والنجاسات الحسيسة .

وتيل المراد بالمتطهرين هنا الذين يتنزهون عن اتيان النسساء في زمن الحيض أو في أدبارهن ، والحمل على العموم أولى ،

واما توله تعالى (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله)
فقد روى عن الحسن في سبب نزولها ان توما ادعوا أنهم يحبسون
الله هانزل الله هذه الآية محنة لهم ، وفي هذه الآية قد شرط الله لمحبته
اتباع نبيه صلى الله عليه وسلم ، فلا ينال تلك المحبة الا من أحسن
الاتباع ، والاستمساك بهديه عليه السلام .

توله (وهو الغنور الغ ) تضمنت الآية اثبات اسمين مسسن الاسماء الحسنى وهما « الغنور والودود » أما الاول نهو مبالغة الغنر ومعناه الذي يكثر منه الستر على المنبين من عباده والتجاوز

وَقُولُهُ ( بِسِمِ اللهِ الرَّحَمِٰنِ الرَّحِيمِ \_ رَبِّنَا وَسِعتُ كُلُّ شَيءٍ رَحَمُةٌ وَمِلِماً عن مؤاخذتهـم .

وأصل الغفر السبر ، ومنه يقال : الصبغ أغفر للوسخ ، ومنه المغفر لسترة الرأس ،

وابها الثانى فهو من الود الذى هو خالص الحب والطفه ، وهو ابها من ضعول بمعنى فاعل ، فيكون معناه الكثير الود لاهل طاعته والمتقرب اليهم بنصرته ومعونته .

وأبها بن فعول بمعنى مفعول فيكون معناه المودود لكبثرة المستحق لان يوده خلقه فيعبدوه ويحمدوه .

واما توله (بسم الله الرحمن الرحيم) وما بعدها من الآيات فقد تضمنت أشمائه الرحمن والرحيم وأثبات صفنى الرحمة والعلم .

وقد تقدم فى تفسير بسم الله الرحمن الرحيم الكلام على هذين الاسمين وبيان الفرق بينهما ، وإن أولهما دال على صفة الذات والثانى دال على صفة النعل ، وقد أنكر الاشاعرة والمعتزلة صفة الرحمة بدعوى أنها فى المخلوق ضعف وخور وتألم للمرحوم ، وهذا مسن أقبع الجهل فإن الرحمة أنها تكون من الاتوياء للضعفاء ، فلا تستلزم ضعفا ولا خورا بل قد تكون مع غاية العزة والقدرة . فالانسان القوى يرحم ولده الصغير وأبويه الكبيرين ومن هو أضعف منه ، وأين الضعف والخور وهما من أذم الصفات من الرحمة التى وصف الله نفسه بها وأثنى على أوليائه المتصفين بها وأمرهم أن يتواصووا بهسا .

وقوله (ربنا وسعت الغ) من كلام الله عز وجل حكاية عسن حملة العرش والذين حوله ، يتوسلون الى الله عز وجل بربوبيته وسعة

( وَكَانَ بِالمُؤْمِنِينُ رَحِيماً ... وَرَحَمُتِي وَسِعَت كُلُّ ثَسَيَّ ِ ... كَثَبُ رَبُّكُمَ مَ عَلَى نَعْسِهِ الرَّحَمَةُ ... وَهُوَ الْغَغُورُ الرَّحِيمُ ... مَاللهُ خَيرٌ خَافِظاً وَهُوُ ارحَمُ الرَّاحِيِين ) .

قَولُهُ ﴿ رَضِي اللَّهُ عَنهُم وَرَضُوا عَنهُ ... وَمَن يَعْتُل مُؤْمِنا مُتَعَمَّدا ۗ

علمه ورحمته في دعائهم للمؤمنين ، وهو من أحسن التوسلات التي يرجسي معها الإجابسة .

وانصب قوله رحمة وعلما على التمييز المحول عن الفاعل ، والتقدير وسعت رحمتك وعلمك كل شيء ، فرحمته سبحانه وسعت في الدنيا المؤمن والكافر والبر والفاجر ، ولكنها يوم القيامة تكون خاصة بالمتقين كما قال تعالى (فساكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة ) الآية ، وقوله تعالى (كتب ربكم على نفسه الرحمة ) اى أوجبها على نفسه تفضلا واحسانا ولم يوجبها عليه احد .

وفي حديث أبي هريرة في الصحيحين « أن الله لما خلق الخلسق كتب كتابا فهو عنده فوق العرش أن رحمتي سبقت أو تسبق غضبي .

واما توله « نالله خير حافظا » فالحافظ والحفيظ مأخوذ من الحفظ وهو الصيانة ، ومعناه الذي يحفظ عباده بالحفظ العام فييسر لهم أتواتهم ويقيهم أسباب الهلاك والعطب وكذلك يحفظ عليهم أعمالهم ويحسى أقوالهم ويحفظ أولياءه بالحفظ الخاص فيعصمهم عن مواقعة الذنوب ويحرسهم من مكايد الشيطان وعن كل ما يضرهم في دينهم ودنياهم ، وانتصعب حاهظاً تمييز الخير الذي هو أفعل تفضيل .

قوله ( رضى الله عنهم الخ ) تضبئت هذه الآيات اثبات بعض منات الغمل بن الرضى لله الغضب ، واللعن والكره ، والسخسط والبقست والاسسف .

وهي عند أهل الحق صنات حقيقية الله عز وجل على ما يليق به

ولا تشبه ما يتصف به المخلوق من ذلك ، ولا يلزم منها ما يلزم ني المخلوق ، غلا حجة للاشاعرة والمعتزلة على نغيها ولكنهم ظنوا أن التصاف الله عز وجل بها يلزمه أن تكون هذه الصغات فيه على نحو ما هى فى المخلوق ، وهذا الظن الذى ظنوه فى ربهم أرداهم فأوقعهم فى حماة النفى والتعطيل ، والاشاعرة يرجعون هذه الصغات كلهسا الى الارادة كما علمت سابقا ، فالرضى عندهم أرادة الثواب والغضب والسخط النح أرادة العقاب .

واما المعتزلة فيرجعونها الى نفس الثواب والعقاب

وقوله سبحانه (رضى الله عنهم ورضوا عنه) اخبار عما يكون بينه وبين اوليائه من تبادل الرضى والمحبة ، اما رضاه عنهم مهو اعظم واجل من كل ما اعظوا من النعيم كما قال سبحانه (ورضوان من الله اكبر) واما رضاهم عنه مهو رضى كل منهم بمنزلته مهما كانت وسروره بها حتى يظن انه لم يؤت احد خيرا مما اوتى ، وذلك في الجنسسة .

واما توله ( ومن يقتل مؤمنا متعمدا ) الآية ، فقد احترز بقوله مؤمنا عن قتل الكافر ، وبقوله متعمدا ، اى قاصدا لذلك ( بأن يقصد من يعلمه آدميا معصوما فيقتله بما يغلب على الظسن موته بسه ) عن القتل الخطسا .

وقوله (خالدا فيها) أى مقيما على جهة التابيد ، وقيل الخلود المحكث الطويل واللعن هو الطرد والابسماد عن رحمة الله ، واللعين والملمون من حقت عليه اللعنة أو دعى عليه بها .

وقد استشكل العلماء هذه الآيات من هيث انها تدل على أن

( غَلَمًّا آسَفُونَا انتَعَمِنَا مِنهُ مِن وَقُولُه ( وَلَكِن كُرِهُ اللهُ انبِعَاتُهُ مِمَ اللهُ انبِعَاتُهُ مَ مَثَبُطُهُم ) وَقُولُه ( وَلَكِن كُرِهُ اللهُ انبِعَاتُهُ مَا مُثَبِّطُهُم ) وَقُولُهُ ( كَبُرُ مُعْتاً عِندَ اللهِ أَن تَعُولُوا مَالاً تَعْمَلُون ) .

وَقُولُهُ ﴿ هُل يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَاتِيَهُم اللهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ الغَمَامِ وَالمَلائكَةُ وَتُضِسَىَ الْأَمْرُ ﴾

القاتل عبدا لا توبة له واته بخلد في النار ، وهذا بعارض لقوله تعالى ( ان الله لا يغنر أن يشرك به ويغنر با دون ذلك لبن يشاء ) وقد أجابوا عن ذلك بعدة أجوبة بنها:

- ١ ــ أن هذا الجزاء لبن كان مستحلا لقتل المؤمن عهدا .
- ۲ ــ أن هذا هو جزاؤه الذي يستحقه لو جوزى مع المكان أن لا
   يجازى بأن يتوب أو يعمل صالحا يرجح بعمله السيء .
  - ٣ ــ أن الآية واردة مورد التغليظ والزجر.
  - إن المراد بالخلود المكث الطويل كما تدمنا .

وقد ذهب أبن عباس وجماعة الى أن القاتل عبدا لا توبة له حتى قال أبن عباس: أن هذه الآية من آخر ما نزل ولم ينسخها شيء ، والمستيح أن على القاتل حقوقا ثلاثة: حقا لله وحقا للورثة وحقا للقتيل ، نحق الله يسقط بالتوبة ، وحق الورثة يسقط بالاستيفاء في الدنيا أو العفو ، وأما حق القتيل نملا يسقط حتى يجتمع بقاتله يوم القيامة وياتي راسه في يده ويقول يا رب سل هذا نيم قتلني ؟

وأما توله ( غلما آسفونا الخ ) غالاسف يستعمل بمعنى شدة الحزن وبمعنى شدة الغضب والسخط وهو المراد في الآية والانتقام المجازاة بالعقوبة ملخوذا من النتمة وهي شدة الكراهة والسخط .

توله ( هل ينظرون الغ ) في هذه الآيات أثبات صغنين بن صغات النعل له سبحاته وهما صغتا الاتيان والمجيء والذي عليه أهل السنة

والجماعة الايمان بذلك على هتيئته والابتعاد عن التأويل الذي هو في المعتبقة الحاد وتعطيل.

ولعل من المناسب أن ننقل الى القارىء هنا ما كتبه حامل لواء التجهم والتعطيل في هذا العصر وهو المدعو بزاهد الكوثري

قال في حاشيته على كتاب الاسهاء والصفات للبيهة على ما نصه: (قال الزمخشري ما معناه أن الله يأتي بعذاب في الغمام الذي ينتظسر منه الرحمة ، فيكون مجيء العذاب من حيث تنتظر الرحمسة انظسع وأهول ) وقال أمام الحرمين في معنى الباء كما سبق ، وقال الفضر الرازي أن يأتيهم أمر الله . ا ه .

مانت ترى من نقل هذا الرجل عن اسلامه في التعطيل مسدى اضطرابهم في التخريج والتاويل .

على أن الآيات صريحة في بابها لا تقبل شيئا من تلك التأويلات فالآية الاولى تتوعد هؤلاء المصرين على كفرهسم وعنادهم واتباعهم الشيطان بأنهم ما ينتظرون الا أن يأتيهم الله عز وجل في ظلل الفهسام لفصل القضاء بينهم ، وذلك يوم القيامة ، ولهذا قال بعد ذلك ( وقضسى الاسر ) والآية الثانية أشد صراحة أذ لا يمكن تأويل الاتيان فيها بأنه أتيان الامر أو العذاب لانه ردد فيها بين أتيان الملائكة وأتيان الرب وأتيان بعض آيات الرب سبحانه .

وقوله في الآية التي بعدها ( وجاء ربك والملك صفا صفا لا يبكن حملها على مجيء العذاب ، لان المراد مجيئه سبحاته يوم القيامة لغصل القضاء ، والملائكة صفوف اجلالا وتعظيما لمه ، وعند مجيئه تنشق السماء بالفهام كما الهادته الآية الاخيرة . وهمو

سبحانه يجىء وياتى وينزل ويدنو وهو نوق عرشه بائن من خلقه . فهذه كلها انعال له سبحانه على الحقيقة ، ودعوى المجاز تعطيل لسه عن نعله واعتقاد أن ذلك المجىء والاتبان من جنس مجىء المخلوتين واتبانهم نزوع الى التشبيه يغضى الى الاتكار والتعطيل .

قوله ( ويبتى وجه ربك النع ) تضمنت هاتان الآيتان اثبات منة الوجه الله عز وجل ·

والنصوص في اثبات الوجه من الكتاب والسنة لا تحصى كثرة وكلها تنفى تاويل المعطلة الذين يفسرون الوجه بالجهة أو الثواب أو الذات ، والذى عليه أهل الحق أن الوجه صفة غير الذات ولا يقتضى اثباته كونه تعالى مركبا من أعضاء كما يقوله المجسمة ، بل هو صفة الله على ما يليق به فلا يشبه وجها ولا يشبهه وجه ،

واستدل المعطلة بهاتين الآيتين على أن المراد بالوجه الذات اذ لا خصوص للوجه في البقاء وعدم الهلاك .

ونحن نعارض هذا الاستدلال بأنه لو لم يكن لله عز وجل وجه على الحتيقة لما جاز استعبال هذا اللفظ في معنى الذات فان اللفظ الموضوع لمعنى لا يمكن أن يستعبل في معنى آخر ألا أذا كان المعنسى الاصلى ثابتا للموسوف حتى يمكن للذهن أن ينتقل من الملزوم السي لازمه ، على أنه يمكن دفع مجازهم بطريق آخر فيقال أنه أبسند البقاء الى الوجه ، ويلزم منه بقاء الذات بدلا من أن يقال أطلق الوجسه وأراد الذات ، وقد ذكر البيهتى نقلا عن الخطابى أنه تعالى لمسالف الوجه الى الذات وأضاف النعت الى الوجه فقال ( ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام ) دل على أن ذكسر الوجه ليس بصلسة وأن قوله ذو الجلال والاكرام صفة للوجه والوجه صفة للذات .

وكيف يمكن تأويل الوجه بالذات أو بغيرها في مثل توله عليه

السلام في حديث الطائف « أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت لسه الظلمات الغ » وقوله نيما رواه أبو موسى الاشعري « حجابه النور أو النار لو كشفه لاحرقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره من خلفه .

توله (ما منعث الخ) تضمنت هاتان الآيتان اثبات اليدين صفة حتيقة له سبحانه على ما يليق به ، فهو فى الآية الاولى يوبخ ابليس على امتناعه عن السجود لآدم الذى خلقه بيديه ، ولا يمكن حمسل اليدين هنا على القدرة ، فان الاشياء جميعا حتى ابليس خلقها الله بقدرته فلا يبتى لآدم خصوصية يتميز بها .

وفى حديث عبد الله بن عمرو « أن الله عز وجل خلق ثلاثة السياء بيده : خلق آدم بيده وكتب التوراة بيده وغرس جنسة عدن بيده ، متخصيص هذه الثلاثة بالذكر مع مشاركتها لبقية المخلوقات في وتوعها بالقدرة دال على اختصاصها بأمر زائد .

وايضا غلفظ اليدين بالتثنية لم يعرف استعماله الا في اليسد الحقيقية ولم يرد قط بمعنى القدرة أو النعمة غانه لا يسوغ أن يقال خلقه الله بقدرتين أو بنعمتين ، على أنه لا يجوز أطلاق اليديسسن بمعنى النعمة أو القدرة أو غيرهما ألا في حق من أتصف باليديسن على الحقيقة ، ولذلك لا يقال للريح يد ولا للماء يسد .

وأما احتجاج المعطلة بأن البد قد أفردت في بعض الآيات وجاءت بلفظ الجمع في بعضها فلا دليل فيه ، فأن ما يصنع بالاثنين قد ينسب الى الواحد ، تقول رايت بعيني وسمعت بأذني والمراد عيناي وأذناي وكذلك الجمع يأتي بمعنى المثني أحيانا كقوله تعالى (أن تتوبأ الى الله فقد صفت قلوبكما) والمراد قلباكما .

بَسَل يَدَاه مَبسُوطَتَانِ يُنفِسقُ كَيفَ يَشَاءُ ) وَتَولُهُ ( مَاصِبر لِحُكسمِ رَبُّسكَ فَإِنسُكَ فَإِنسُكَ بِأَعْيُنِنسَا \_ وَحَمَلنسَاهُ عَسلَى ذَات أَلْوَاح وَدُسُسرٍ \_ وَبَهلنسَاهُ عَسلَى ذَات أَلُوَاح وَدُسُسرٍ \_ قَجرِي بِأَعيُنِنا جَزَاء لِهَن كَانَ كَفَر ، وَأَلْقَيتُ عَلَيكَ مَحَبَّة مِثْي وَلْتُصنَع عَلَيكَ مَحَبَّة مِثْي وَلْتُصنَع عَلَسَى مَينِسِي ) .

وكيف يتأتى حبل اليد على القدرة أو النعبة بع ما ورد بسن اثبات الكف والاصابع واليبين والشبال والتبض والبسط وغيسر ذلك مما لا يكون الالليد الحقيقية .

وفي الآية الثانية يحكى الله سبحاته مقالة اليهود تبحهم الله في ربهم ووصفهم أياه حائساه بأن يده مفلولة أي ممسكة عن الانفاق .

ثم أثبت لنفسه سبحانه عكس ما قالوا ، وهو أن يديه مبسوطتان بالعطاء ينفق كيف يشاء ، كما جاء في الحديث أن يمين الله ملأى سَحَّاء الليل والنهار لا تغيضها نفتة ، ترى لو لم يكن لله يدان على الحقيقة هل كان يحسن هذا التعبير ببسط اليدين .

الا شاهت وجوه المتأولين .

قوله ( فأصبر لحكم ربك الغ ) في هذه الآيات الثلاث يثبت الله سبحانه لنفسه عينا يرى بها جميع المرئيات ، وهي صفة حقيقية له عز وجل على ما يليق به فلا يقتضى اثباتها كونها جارحة مركبسة من شحم وعصب وغيرهها .

وتفسير المعطلة لها بالرؤية او بالحفظ والرعاية نفى وتعطيل ولها الهرادها فى بعض النصوص وجهعها فى البعض الآخسر فلا حجة لهم فيه على نفيها ، فان لفة العرب تتسع لذلك ، فقد يعبر فيها عن الاثنين بلفظ الجمع ، ويتوم فيها الواحد مقام الاثنين كما قدمنا فى اليديسسن .

وَقُولُهُ ( قَدَ سَمِعَ اللهُ قُولَ التي تُجَادِلُكَ فِي زُوجِهَا وَتَسْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ) وَقُولُهُ ( كُلْقَد سَمِعَ اللَّهُ قُولَ الذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ مَوِيدٌ وَنَحنُ أَغِنِيَاء ) . الذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ مَتِيرٌ وَنَحنُ أَغِنِيَاء ) .

على أنه لا يمكن استعمال لفظ العين في شيء من هذه المعاني التي ذكروها الا بالنسبة لمن له عين حقيقية فهل يريد هؤلاء المعطلة أن يقولوا أن الله يتمدح بما ليس فيه فيثبت لنفسه عينا وهو عاطل عنها ؟ وهل يريدون أن يقولوا أن رؤيته للاشياء لا تقع بصفة خاصة بها بل هو يراها بذاته كلها ، كما تقول المعتزلة أنه قادر بذأته مريد بذاته الخ وفي الآية الاولى يامر ألله نبيه صلى الله عليه وسلم بالصبر لحكمه والاهتمال لما يلقاه من أذى قومه ، ويعلل ذلك الامر بأنه بمراى منه وفي كلاءته وحفظه .

وفى الآية الثانية يخبر الله عز وجل عن نبيه نوح عليه السلام انه لما كذبه قومه وحقت عليهم كلمة العذاب واخذهم الله بالطومان حمله هو ومن معه مسن المؤمنين على سفينة ذات الواح عظيمة من الخشيب ودسر ، اى مسامير (جمسع دسار) تشد بها الالواح ، وانها كانت تجرى بعين الله وحراسته .

وفى الآية الثالثة : خطاب من الله لنبيه موسى عليه السلام بانه التى عليه محبق بنه ، يعنى احبه هو سبحانه وحببه الى خلقه ، وانه صنعه على عينه ورباه تربية استعد بها للقيام بما حمله من رسالة الى غرعون وقومه .

قوله ( قد سبع الله الخ ) هذه الآيات ساقها المؤلف لاتبسات صفات السبع والبصر والرؤية .

اما السمع : نقد عبرت عنه الآيات بكل صيغ الاشتقاق وهــى سمع ويسمع وسميع ونسمع واسمع ، نهو صفة حقيقية لله يدرك وَقُولُهُ ( أَم يَحسِبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سِرَّهُم وَنَجَوَاهُم بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيهِمِ يَكَتُبُون — النِّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى — أَلَم يَعلَسم بِأَنَّ اللهُ يَرَى — لَكَتُبُون — النِّنِي يَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى — أَلَم يَعلَسم بِأَنَّ اللهُ يَرَى — الذِي يَرُاكَ حِينَ تَعُومُ وَتَقُلُبكُ فِي السَّاجِدِين إِنَّهُ هُوَ السَّوِيعُ العَلِيمُ — وَقُل اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرُسُولُهُ وَالمُؤْمِنُون ) .

بها الاصوات كها قدمنا .

وأما البصر: فهو الصغة التي يدرك بها الاشخاص والألوان والرؤية لازمة له ، وقد جاء في حديث أبي موسى ( يا أيها النساس أربعوا على انفسكم انكم لا تدعون أصم ولا غائبا ولكن تدعون سميعا بصيرا أن الذي تدعون أقرب الى أحدكم من عنق راحلته ) .

وكل بن السمع والبصر صفة كمال وقد عاب الله على المشركين عبادتهم ما لا يسمع ولا يبصر ، وقد نزلت الآية الاولى في شان خولة بنت ثعلبة حين ظاهر منها زوجها مجاعت تشكو الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وتحاوره وهو يقول لها : ما اراك الا قد حرمت عليه .

أخرج البخارى في صحيحه عن عروة عن عائشة رضى الله عنها مثلت « الحمد لله الذي وسع سمعه الاصوات ، لقد جاءت المجادلة تشكو الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا في ناحية من البيت ما أسمع ما تقول مأنزل الله عز وجل (قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها) الآيات .

واما الآية الثانية : نقد نزلت في ننحاص اليهودي الخبيث حين قال لابي بكر رضى الله عنه لما دعاه الني الاسلام : والله يا ابا بكر ما بنا الى الله من حاجة من نقر واته الينا لنقير ولو كان غنيسا ما الله من حاجة من نقر واته الينا لنقير ولو كان غنيسا ما استقرضنا ) . واما الآية الثالثة : نَكُمُ بمعنى بل والهمزة نهى أم المنقطعة والاستفهام انكارى يتضمن معنى التوبيخ ، والمعنى بسل

وَقَولُهُ ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ الْمُحَسَالِ ﴾ وَقُولُهُ ﴿ وَمُكُرُوا وَمُكَسَرُ اللهُ ۗ وَاللهُ خَيرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ .

أيظن هؤلاء في تخفيهم واستتارهم أنا لا نسمع سرهم ونجواهم ، بلي نسمع ذلك وحفظتنا لديهم يكتبون ما يقولون وما يفعلون .

وابها الآية الرابعة : فهي خطاب بن الله عز وجل لبوسى وهارون عليهما المسلاة والسلام حين شكوا الى الله خوفهما بن بطش فرعون بهما ، فقال لهما : « لا تخافا اننى بعكما اسبع وارى » .

وأما الآية الخامسة غند نزلت في شان أبي جهل لعنه الله حين نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن الصلاة عند البيت غنزل توله تعالى ( أرايت الذي ينهي عبدا أذا صلى ، أرايت أن كان على الهدى أو أمر بالتقوى ، أرايت أن كذب وتولى ، الم يعلم بأن ألله يرى ) النج السورة

وقوله ( وهو شديد المحال الغ ) تضبنت هذه الآيات أثبات صغتى المكر والكيد وهما بسن صغات الفعل الاختيارية ، ولكسن لا ينبغى أن يشتق له من هاتين الصغتين أسم ، فيقال ماكر وكائسد بل يوقف عندما ورد به النص من أنه خير الماكرين ، وأنه يكيسد لاعدائه الكافريسن .

اما قوله سبحانه ( وهو شديد المحال ) غممناه شديد الاخسذ بالمعقوبة كما في قوله تعالى ( أن بطش ربك لشديد ) ( أن أخسذه اليسم شديسد ) .

وقال ابن عباس : معناه شدید الحول ، وقال مجاهد : شدید القوة والاقوال متقاربـــة ،

وابها توله (والله خير الباكرين) غبطناه انفذهم واسرعهم بكراً . وقد غبسر بعض السلف مكر الله بعباده بأنه استدراجهم بالنعم مسن حيث لا يعلمون ، فكلما احدثوا ننبا أحدث لهسم نعبة ، وفي

## وَقُولُهُ ( وَمَكَرُوا مَكِراً وَمَكُرنا مَكراً وَهُم لَا يَسْعُرُون ) وَقُولُهُ ( مِانَّهُمُ يَكِيدُونَ كَيداً وَأَكِيدُ كَيداً ) وَقُولُهُ ( مِانْ تُبُسدُو خَيراً أَو تُخفُسوهُ

الحديث « اذا رايت الله يعطى العبد من الدنيا ما يحب وهسو مقيم على معصيته فاعلم أنما ذلك منه استدراج .

وقد نزلت هذه الآية في شان عيسى عليه السلام هين أراد اليهود قتله فدخل بينا فيه كوة وقد ايده الله بجبريل عليه السلام فرفعه الى السماء من الكوة ، فدخل عليه يهودا ليدلهم عليه فيقتلوه فالقي الله شبه عيسى على ذلك الخائن ، فلما دخل البيت فلم يجد فيسه عيسى خرج اليهم وهو يقول ما في البيت أحد ، فقتلوه وهم يرون أنه عيسى فذلك قوله تعالى ( ومكروا ومكر الله ) .

واها توله تعالى ( ومكروا مكرا الغ ) نهى فى شأن الرهسط التسعة من توم صالح عليه السلام حين تقاسموا بالله ليبيتنه وأهله ، اى ليتتلنه بياتا هو وأهله ثم ليتولن لوليه ما شهدنا مهلك أهلسه ، نكان عاتبة هذا المكسر منهم أن مكر الله بهسم غدمرهم وتومهسم أجمعيسسن .

قوله ( ان تبدوا خيرا الخ ) هذه الآيات تضبئت اثبات صفات العفو والمقدرة والمغفرة والرحمة والعزة والتبارك والجسلال والاكرام .

غالمنو الذي هو اسمه تعالى معناه المتجاوز عن عقوبة عبساده اذا هم تابوا اليه وانابوا كما قال تعالى ( وهو الذي يقبل التوبة من عباده ويعنو عن السيئات ) .

ولما كان اكمل العنو ما كان عن قدرة تامة على الانتقسام والمؤاخذة جاء هذان الاسمان الكريمان العنو والقدير ، مقترنسين في هذه الآية وفي غيرها .

وأما القدرة نهى الصغة التي تتعلق بالمكنات ايجادا واعداما

أو تَعَفُو عَن سُوعٍ غَيانٌ اللهُ كَانَ عَفُواً قَدِيراً ـ وَلَيَعَفُوا وَلِيَصَفَحُسُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغِفِرَ اللهُ لَكُم وَاللهُ غَفُوزٌ رَحِيمٌ ) وَقَولُه ( وَ لِلّهِ الْمِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِين ) ·

غكل ما كان ووقع من الكائنات واقع بمشيئته وقدرته كما في الحديث « ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن » وأما قوله تعالى ( وليعفوا وليصفحوا ) الآية ، فقد نزلت في شان ابي بكر رضى الله عنه حين حلف لاينفق على مسطح بن اثاثة ، وكان ممن خاضوا في الافك ، وكانت ام مسطح بنت خالة ابي بكر ، غلما نزلت هذه الآية قسال ابو بكر : والله اني لاحب ان يغفر الله لي ووصل مسطحا .

واما توله تعالى (ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين) فقد نزلت في شمان عبد الله بن ابى بن سلول رئيس المفافقين ، وكان في بعض الفزوات قد اقسم ليخرجن رسول الله صلى الله عليه وسلم هسو واصحابه من المدينة فنزل توله تعالى (يتولون لئن رجعنا الى المدينة ليخرجن الاعز منها الاذل ) يقصد بالاعز قبحه الله نفسه واصحابه . ويقصد بالاذل رسول الله ومن معه من المؤمنين ، فرد الله عز وجل عليه بقوله (وله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون ) .

والعزة صفة أثبتها ألله عز وجل لنفسه ، قال تعالى ( وهسو العزيز الحكيم ) وقال ( وكان ألله قويا عزيزا ) وأقسم بها سبحاته كما في حديث الشفاعة « وعزني وكبريائي وعظمتى الخرجن منها من قال لا أله ألا ألله » وأخبر عن أبليس أنه قال « نبعزتك الفوينهم أجمعين ألا عبادك منهم المخلصين » .

وفى مسحيح البخارى وغيره عن أبى هريرة « بينا أيوب عليسه السلام يغتسل عرياتا خر عليه جراد من ذهب نجعل يحثى في ثوبه نناداه ربه: يا أيوب ألم أكن أغنيتك عما ترى ؟ قال بلى وعزتك

وَقَولُه عَن إِبِلِيس ( مَبِعِزَّتِكَ لَأُغوِيَنَّهُم أَجِمَعِين ) وَقُولُهُ ( تَبَارَكَ اسمُ رَبِّكَ ذِي الجَلَالِ وَالإِكْرَامُ ) .

وَقُولُهُ ( فَاعَبُدهُ وَاصطِبَر لِعِبَادَتِهِ هَل تَعلَمُ لُهُ سَبِيّاً - وَلَم يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَد

ولكن لا غنى لي عن بركتسك » .

وقد جاء في حديث الدعاء الذي علمه النبي صلى الله عليه وسلم لما كان به وجع « اعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما اجد واحاذر » .

والعزة تأتى بمعنى الغَلَبة والمقهر من عَزَّينُعُزُّ بضسم العين فى المضارع يقال عزه اذا غلبه ، وتأتي بمعنى القوة والصلابة من عَزَّ يَعَزُّ بغتحها ومنه ارض عزاز للصلبة الشديدة ، وتأتى بمعنى علو القدر والامتناع من الاعداء من عَزْ يَعِزُّ بكسرها ، وهذه المعانى كلها ثابتة لله عسز وجسل .

واما توله تعالى ( تبارك اسم ربك ) خانه من البركة بمعنى دوام الخير وكثرته ، وقوله ( ذو الجلال ) اى صاحب الجالال والعظمة سبحانه الذى لا شىء اجل ولا اعظم منه ( والاكسرام ) الذى يكرم عما لا يليق به وقيل الذى يكرم عباده الصالحين بأنسواع الكرامة في الدنيا والآخرة والله اعلم .

قوله ( فاعبده النع ) تضمنت هذه الآيات الكريمة جملة مسن صفات التلوب وهي نفى السمى والكفؤ والنديد والولد والشريك والولى من ذل وحاجة ، كما تضمنت بعض صفسات الاثبات من الملك والحمد والقدرة والكبرياء والتبارك ،

اما قوله تعالى (هل تعام له سميا ) فقد قال شيخ الاسلام رحمه الله «قال اهل اللغة : هل تعلم له سميا ، اى نظيرا استحسق مثل اسمه ويقال مسلميا يساميه ، وهذا معنى ما يروى عن ابسن عباس «هل تعلم له سميا » ، مثلا او شبيها ) .

وَقَولُهُ ( لَمَلَا تَجَعَلُوا لِهِ أَنْدَاداً وَأَنْتُم تَعَلَمُون ... وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُم كَحُبُّ اللهِ )

والاستفهام في الآية انكاري معناه النفي ، أي لا تعلم له سميا .

واها قوله ( ولم يكن له كفوا احسد ) غالمراد بالكفؤ المكافىء المساوى ، فهذه الآية تنفى عنه سبحانه النظير والشبيه من كل رجه لأن (احداً) وقع نكرة في سياق النفى فيعم ، وقد تقدم الكلام علسى تفسير سورة الاخلاص كلها فليرجع اليها .

وأيا توله ( غلا يجعلوا الله اندادا النع ) غالانداد جمع ند ومعناه كما قيل النظير المناوىء ، ويقال ليس الله نِد ولا ضِد ، والمراد نفى با يكافئه ويناوئه ، ونفى با يضاده وينافيه .

وجبلة (واتتم تعلبون) وقعت حالا بن الواو فى (تجعلوا)، المعنى اذا كنتم تعلبون أن الله هو وحده الذى خلقكم ورزتكم وأن هذه الآلهة التى جعلتموها له نظراء وأمثال وساويتموها به نسى استحقاق العبادة لا تخلق شيئا بل هى مخلوقة ولا تملك لكم ضرا ولا نفعا فاتركوا عبادتها وأفردوه سبحاته بالعبادة والتعظيم .

والها توله ( ومن الناس من يتخذ الخ ) نهو اخبار من الله عن المشركين باتهم يحبون آلهتهم كحبهم لله عز وجل ، يعنى يجعلونها مساوية له في الحب « والذين آمنوا اشد حبا لله » من حب المشركين لالهتهم لاتهم اخلصوا له الحب والمردوه به ، اما حب المشركسين لالهتهم لهو موزع بينها ، ولا شك أن الحب آذا كأن لجهة واحسدة كأن المكن واتوى ، وقيل : المعنى انهم يحبون آلهتهم كحب المؤمنين لله والذين آمنوا اشد حبا لله من الكفار لاندادهم ،

وَقُولُهُ ﴿ وَقُلِ الْحَمِدُ لِلَهِ الذِي لَمَ يَتَّخِذَ وَلَداً وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ
وَلَمَ يَكُن لَهُ وَلِيُّ مِنَ الذَلِّ وَكَبَرْهُ تَكِبِيراً \_ يُسَبِّحُ لِلْهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ
وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الحَمِدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَدِيسِرٌ ﴾

وأما قوله تعالى ( وقل الحمد أله الذي لم يتخذ ولدا ) الآية ، مقد تقدم الكلام في معنى الحمد ، وأنه الثناء باللسان على النعمسة وغيرها ، وقلنا أن أثبات الحمد له سبحانه متضمن لاثبات جميسسع الكمالات ألتى لا يستحق الحمد المطلق الا من بلغ غايتها .

ثم نفى سبحانه عن نفسه ما ينافى كمال الحمد من الولد والشريك والولى من الذل ، اى من غقر وهاجة ، غهو سبحانه لا يوالى اهسدا من خلقه من اجل ذلة وهاجة اليه ، ثم أمسر عبده ورسوله أن يكبره تكبيرا ، اى يعظمه تعظيما وينزهه عن كل صفة نقص وصفه بها أعداؤه من المشركين .

وأما قوله (يسبح أنه ، الغ ) فالتسبيح هو التنزيه والإبعساد عن السوء كما تقدم .

ولا شك أن جميع الاشياء في السموات وفي الارض تسبح بحمد ربها وتشهد له بكمال العلم والقدرة والعزة والحكمة والتدبير والرحمة قال تعالى ( وأن من شيء الايسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم )

وقد اختلف في تسبيح الجهادات التي لا تنطق هل هو بلسان الحال أو بلسان المقال وعندى أن الثاني أرجح بدليل قوله تعالسي ( ولكن لا تفقهون تسبيحهم ) أذ لو كان المراد تسبيحها بلسان الحال لكان ذلك معلوما فلا يصبح الاستدراك ، وقد قال تعالسي خبرا عن داود عليه السلام ( أنا سخرنا الجبال معه يسبحن بالعشي والاشراق والطير محشورة كل له أواب ) .

وَهُولُهُ ( تَبَارَكُ الذِي نَزَّلَ الفُرقَانَ عَلَى عَبدِهِ لِيَكُونَ لِلْمَالَمِينَ نَذِيراً الذِي لَهُ شَرِيسكُ الذِي لَهُ مُلكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرضِ وَلَم يَتَخِذ وَلَداً وَلَم يَكُن لَهُ شَرِيسكُ فِي الْمُلكِ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ مَعَدُرهُ تَعْدِيسرا ) .

وَتُولُهُ ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ وِنْ إِلَهِ إِذًا لَدُهَبَ كُسلُ إِلَهِ إِذًا لَدُهَبَ كُسلُ إِلَهِ إِذًا لَدُهَبَ كُسلُ إِلَهِ إِذًا لَدُهَبَ كُسلُ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعِضُهُم عَلَى بَعضٍ ، سُبكانَ اللهِ عَمَّا يَصِغُونَ ــ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعِضُهُم عَلَى بَعضٍ ، سُبكانَ اللهِ عَمَّا يَصِغُونَ ــ

والها قوله تعالى ( تبارك الذى الخ ) فقد قلنا أن معنى تبارك من البركة وهى دوام الخير وكثرته ولكن لا يلزم من تلك الزيادة سبق النقص ، فأن المراد تجدد الكمالات الاختيارية التابعة لمشيئته وقدرته ، فأنها تتجدد في ذاته على وفق حكمته ، فالخلو عنها قبسل اقتضاء الحكمة لها لا يعتبر نقصا

وقد غسر بعضهم التبارك بالثبات وعدم التغير ، ومنه سميت البركة لثبوت مائها وهو بعيد ، والمراد بالفرقان القرآن ، سمسى بذلك لقوة تقرقته بين الحق والباطل والهدى والغملال ، والتعبيسر (ينزل ) بالتشديد لالهادة المتدرج في النزول ، وأنه لم ينزل جملسة واحدة ، والمراد بعبده محمد صلى الله عليه وسلم والتعبير عنه بلقب العبودية للتشريف كما سبق ، والعالمين جمع عالم ، وهو جمع لم يعقل، واختلف في المراد به ، نقيل الانس ، وقيل الانس والجن ، وهسو والصحيح ، نقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم مرسل الى الجن ايضا ، وأنه يجتمع بهم ويقرأ عليهم القرآن ، وأن منهم نفرا أسلم اليك نفرا من الجن يستمعون القرآن ، علما قال تعالى (واذ صرفنا اليك نفرا من الجن يستمعون القرآن ، غلما حضروه قالوا أنصتوا فلما قضى ولوا الى قومهم منذرين ) والنذير والمنذر هو من يعلم بالشيء مع التغويف وضده البشير أو المبشر وهو من يخبرك بما يسرك .

عَالِمُ الفَيبِ وَالشَّمَادَةِ مَتَعَالَى عَمَّا يُصْرِكُون ، مَلَا تَصْرِبُوا رِهُ الْأَمَثالُ إِنَّ اللهَ يَعلَمُ وَأَنْتُم لَا تَعلَمُون ،

أيضا جبلة من صفات التنزيه التى يراد نفى ما لا يليق بالله عز وجل عنه ، فقد نزه سبحاته نفسه فيها عن اتخاذ الولد وعن وجود السه خالق معه وعما يصفه به المفترون الكذابون ، كما نهى عن ضرب الامثال له والاشراك به بلا حجة ولا برهان ، والقول عليه سبحانه بلا علم ولا دليسل .

غهذه الآية تضمنت اثبات توحيد الألهيسة واثبات توحيد الربوبية ، غان الله بعدما اخبر عن نفسه بعدم وجود اله معسسه أوضع ذلك بالبرهان القاطع والحجة الباهرة غقال ( اذا ) أى اذ لو كان معه آلهة كما يقول هؤلاء المسركون لذهب كل اله بما خلسق ولعسلا بعضهم على بعض .

وتوضيع هذا الدليل أن يقال : اذا تعددت الآلهة غلابد أن يكون لكل منهم خلق وغعل ولا سبيل الى التعاون غيما بينهم فسان الاختلاف بينهم ضرورى ، كما أن التعاون بينهم فى الخلق يقتضي عجز كل منهم عند الانفراد ، والعاجز لا يصلح الها ، غلابد أن يستقل كسل منهم بخلته وغطه ، وحينئذ فاما أن يكونوا متكافئين فى القدرة لا يستطيع كل منهم أن يقهر الآخرين ويغلبهم فيذهب كل منهم بما خلق ويختص بملكسه كما يفعل ملوك الدنيا من انفراد كل بمملكته اذا لم يجسد سبيلا لقهر الآخرين ، واما أن يكون أحدهم أقوى مسن لم يجسد سبيلا لقهر الآخرين ، واما أن يكون أحدهم أقوى مسن الآخرين فيغلبهم ويقهرهم وينفرد دونهم بالخلق والتدبير ، غلابد اذا مع تعدد الآلهة من أحد هذين الامرين ، أما ذهاب كل بما خلق أو علو مع تعدد الآلهة من أحد هذين الامرين ، أما ذهاب كل بما خلق أو علو

وذهاب كل بما خلق غير واتمع لانه يتنضى التنائر والانفسال بين

ثُلَ بِأَنَّمَا خَرَّمَ رِبَى الْفَوَاحِشِ مَا ظُهُرُ مِنْهَا وَمَا بَعَلَنُ وَالِاثُمَ والبَغْسَيَ بِغَيرِ الْحَقِّ وَأَن تُصْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمُ يُتَزُّلُ بِهِ سُلطاناً وَأَن تَقُولُوا عَلَسَى اللهِ مَا لاَ تُعلَمُسُون ) .

أجزاء العالم مع أن المشاهدة تثبت أن العالم كله كجسم واحد مترابط الاجزاء متسق الانحاء غلا يمكن أن يكون الا أثرا لاله واحد وعلسو بعضهم على بعض يتتضى أن يكون الاله هو العالى وحده .

وأما قوله تعالى ( غلا تضربوا لله الامثال ) غهو نهى له أن يشبهوه بشيء من خلقه غائه سبحانه له المثل الاعلى الذي لا يشركه غيه مخلوق.

وقد قدمنا أنه لا يجوز أن يستعمل في حقه من الاقيسة ما يقتضى المماثلة أو المساواة بينه وبين غيره كقياس التمثيل وقياس الشمول وانما يستعمل في ذلسك قياس الأولَى الذي مضمونه أن كل كمسال وجودى غير مستلزم للعدم ولا للنقص بوجه من الوجوه اتصف به المخلوق ، غالخالق أولَى أن يتصف به لاته هو الذي وهب المخلوق ذلك الكمال ، ولانه لو لم يتصف بذلك الكمال مع أمكان أن يتصف به لكان في المكنات من هو أكمل منه وهو محال وكذلك كل نتص يتنزه عنه المخلوق أولَى بالتنزه عنه .

وأما قوله (قل أنما حرم ألغ ) غانما أداة قصر تغيد اختصاص الاشبياء المذكورة بالحرمة غيفهم أن من عداها من الطيبات فهسو مباح لا حرج غيه ، كما أغادته الآية التي قبلها .

والغواحش جمع غاحشة وهى الغطة المتناهية في التبع وخصها بعضهم بها تضمن شهوة ولذة من المعاصى كالزنا واللواط ونحوهما مسن الغواحش الظاهرة ، وكالكبسر والعجب وحب الرياسة مسن الغواحش الباطنسة .

وَقُولُهُ ( الرَّحَمَّنُ عَلَى العَرشِ استَوَى ) فِي سَبِع مَوَاضِعَ ، فِي سُورَةِ الأَّعْرَافِ قُولُهُ ( إِنَّ رَبَّكُمُ الله الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ اللهِ الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ عَلَيبِ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمُّ السَّوَى عَلَى العَرشِ ) وَقَالَ فِي سُورَةِ يُونسَ عَلَيبِ السَّمَا أَنَّ رَبُكُمُ الله الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ والأَرضَ فِي سِنَّةِ أَيسَامٍ لَمُ السَّكُمُ الله الذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ والأَرضَ فِي سِنَّةِ أَيسَامٍ ثُمُّ السَّوَى عَلَى العَرشِ ) .

وأما الاثم نمنهم من نسره بمطلق المعصية نيكون المراد منه ما دون الفاحشة ، ومنهم من خصه بالخمر غانها جُمَّاع الاثم ، وأما البغى بغير الحق نهو التسلط والاعتداء على الناس من غير أن يكون ذلك على جهة القصاص والمهائلسة .

وقوله ( وان تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا ) وهرم ان تعبدوا مع الله غيره وتتقربوا اليه بأى نوع من انواع العبادات والقربات كالدعاء والنذر والذبح والخوف والرجاء ونحو ذلك ، مما يجب أن يخلص فيه العبد قلبه ويسلم وجهه لله وهرم أن يتخذوا من دونه سبحانه أولياء يشرعون لهم من الدين ما لم يأذن به الله في عباداتهم ومعاملاتهم كما فعل أهل الكتاب مع الاحبار والرهبان هيث اتخذوهم أربابا من دون الله في التشريع فاحلوا ما هرم الله وحرموا ما أحل الله فاتبعوهم في ذلك وقوله « ما لم ينزل به سلطانا » قيد لبيان الواقع ، فان كل ما عبد أو اتبع أو أطبع مسن دون الله قد فعل به ذلك من غير سلطان .

وأما القول على الله بلا علم غهر باب واسع جدا يدخل غيه كل خبر عن الله بلا دليل ولا حجة ، كنفى ما اثبته أو اثبات ما نفسساه أو الالحاد في آياته بالتحريف والتأويل ،

قال العلامة ابن القيم في كتابه اعلام الموقعين ( وقد حرم الله القول عليه بغير علم في الفتيا والقضاء وجعله من اعظم المحرمات

وَهَالَ فِي سُورَةِ الرُّعدِ ( اللهُ الذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيرٍ عُمْدٍ تَرُونُهُ سَلَّ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرضِ ) وَقَالَ فِي سُورَةِ طُهُ ( الرَّحَمَنُ عَلَى العَرضِ استَوَى ) وَكَالَ فِي سُورَةِ القُركَانِ ( ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرِضِ ) •

بل جعله في المرتبة العليا منها ) قال تعالى ( قل أنها حرم ربي الغواحش ما ظهر منها وما بطن ) الآية ، غرتب المحرمات أربع مرأتب وبسدأ باسبهلها وهو الغواحش وثني بها هو أشد تحريبا بنه وهو الاثم والظلم ثم ثلث بما هو أعظم تحريما منهما وهو الشرك به سبحانه ثم ربع بما هو اعظم تحريبا من ذلك كله وهو التول عليه بلا علم وهذا يعم التول عليه سبحاته بلا علسم في اسمائه وصفاته وأغماله في دينسه

وقوله ( الرحبن على العرش استوى الخ ) هذه هي المواضع السبعة التي لخبر ميها سبحانه باستوائه على العرش وكلها قطعية الثبوت ، لانها من كتاب الله ، ملا يملك الجهمى المعطل لها ردا ولا انكارا ، كما انها صريحة في بابها لا تحتمل تأويلا ، مان لفظ استوى في اللغة اذا عدى بعلى لا يمكن أن يفهم منه الا العلو والارتفاع ، ولهذا لم تخرج تقسيرات السلف لهذا اللفظ عن أربع عبارات ، ذكرها العلامة

ابن القيم في النونية حيث قال:

عَسدُ مُصلَتُ لِلفَارِسِ الطُّعُسانِ مُلَهُمُ عَبِازَاتٌ عَلَيهَا أُربَعُ كَثُمَّ الَّذِي مَا نِيسِهِ مِنْ نُكْسَرُانِ وَمِيَ اسْتَقَرَّ وَقَد عَلَا وَكَذَٰلِكَ ارْ وَأَبِي عُبَيْدَةً صَاحِبُ الشَّيبَانِسي وَكُذَاكَ تَدُ صَعِدَ الَّذِي هُوَ رَابِعٌ أَذْرَى مِنَ الْجَهْرِي بِالتُّوانِ يَخْتَارُ هَذَا التَّوْلَ فِي تَعْسِيسرِ و

عاهل السنة والجماعة يؤمنون بما اخبر به سبحانه عن ننسه من انه مستو على عرشه باتن من خلقه بالكيفية التي يعلمها هو جل شانه كما قال مالك وغيره ( الاستواء معلوم والكيف مجهول ) أما ما يشمغب وَقَالَ فِي سُورَةِ الم السَّجَدَةِ ( اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّبُواتِ وَالْأَرْضَ وَسَسَا بَينَهُمَّا فِي سِتَّةِ أَيَامٍ ثُمُّ استُوى عَلَى العَرِشِ ) وَقَالَ فِي سُورَةِ الحَدِيدِ ( هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرشِ )

به اهل التعطيل من ايراد اللوازم الفاسدة على تقرير الاستواء فهسى لا تلزمنا لاننا لا نقول بأن فوقيته على العرش كفوقية المخلوق علسى المخلسسوق ،

والما ما يحاولون به حسرف هذه الآيات الصريحة عن ظواهرها بالتأويلات الفاسدة التي تدل على حيرتهم واضطرابهم كتفسيرهم استوى باستولى او حبلهم (على) على معنى الى واستوى ببعنى قصد الى آخر ما نقله عنهم حامل لواء التجهم والتعطيل زاهد الكوثرى فكلها تشغيب بالباطل وتغيير في وجه الحق لا يغنى عنهم في قليل ولا كثير وليت شعرى ماذا يريد هؤلاء المعطلة أن يتولوا ؟ أيريدون أن يتولوا ليس في السماء رب يقصد ولا غوق العرش اله يعبد ؟ فأين يكون اذن ؟ ولعلهم يضحكون منا حين نسال عنه بأين ، ونسوا أن أكمل الخلسق واعلمهم بربهم صلوات الله عليه وسلامه قد سأل عنه بأين حين قال للجارية أين الله ؟ ورضى جوابها حين قالت في السماء ، وقد أجساب كذلك من سأله بأين كان ربنا قبل أن يخلق السموات والارض بأنه كان في عماء ، الحديث ، ولم يرو عنه أنه زجر السائل ولا قال لسه انسك غلطت في السؤال .

أن قصارى ما يقوله المتحذلق منهم في هذا الباعب أن الله تعالىسى كان ولا مكان ، ثم خلق المكان وهو الآن على ما كان قبل خلق المكان نماذا يعنى هذا المخرف بالمكان الذي كان الله ولم يكن ؟ هل يعنى به تلك الامكنة الوجودية التي هي داخل محيط العالم ؟ فهذه المكنة وَقُولُهُ ( يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَقِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيِّ — بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْ بِ ... يَالَيهِ يَصَعَدُ الْكِلْمُ الطَّلِيَّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرفَعُهُ ... يَا هَامَانُ ابنِ لِي صَرِحاً لَعَلِّي أَبِلُغُ الْأَسْبَسَابِ ...

حادثة ونحن لا نتول بوجود الله في شيء منها اذ لا يحصره ولا يحيط به شيء من مخلوقاتيسه .

وأما أذا أراد بها المكان العدمى الذى هو خلاء محض لا وجسود فيه ، فهذا لا يتعلق به الخلق فانسه أمر عدمى سد فاذا تنيل أن ألله في مكان بهذا المعنى كما دلت عليسه الآيات والاحاديث فأى محذور في هذا ؟

بل الحق أن يقال كأن الله ولم يكن شبىء تبله ثم خلق السهوات والارض في سنة أيام وكأن عرشه على الهاء ثم الستوى على العرش ، و ( ثم ) هنا للترتيب الزماني لا لمجرد العطف .

وقوله ( يا عيسى الخ ) هذه الآيات جاءت مؤيدة لما دلت عليه الآيات السابقة من علوه تعالى وارتفاعه فوق العرش مباينا للخلق ، وناعية على المعطلة جحودهم وانكارهم لذلك ، تعالى الله عما يتولون علوا كبيرا . ففي الآية الاولى يفادى الله رسوله وكلمته عيسى بسن مريم عليه الصلاة والسلام بأنسه متوفيه ورافعه اليه حين دبسر اليهود قتله ، والضمير في قوله ( الى ) هو ضمير الرب جل شاته لا يحتمل غير ذلك ، فتاويله بأن المراد الى محل رحمتى أو مكان ملائكتى الخ غير ذلك ، فتاويله بأن المراد الى محل رحمتى أو مكان ملائكتى الخ اليمود من قتل عيسى وصلبه ( بل رفعه الله اليه ) .

وقد اختلف في البراد بالتوفي المذكور في الآية فحمله بعضهم على الموت ، والاكثرون على أن البراد به النوم ، ولفظ التوفي يستعبل فيه قال تعالى ( وهو الذي يتوفاكم بالليل ويعلم ما جرحتم بالنهار ) ؟

السَّبَابَ السَّمَوَاتِ عَلَطلعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظنُهُ كَاذِباً . وَقُولُهُ ﴿ أَلَّهِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَن يَحْسِفَ بِكُمُ الأَرضَ عَإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴿ أَم أَمِنتُم مَنْ فِي السَّمَاءِ أَن يُرسِلُ عَلَيكُم خَاصِباً فَسَتَعَلَمُونَ كَيفَ نَذِيــــر ) —

ومنهم من زعم أن في الكلام تقديما وتأخيرا وأن التقدير أنسى رائعت ومتوفيك ، أي مميتك بعد ذلك ، والحق أنه عليه السلام رفع حيا وأنه سينزل قرب قيام الساعة لمحمة الحديث بذلك .

واما قوله سبحانه (اليه يصعد الكلم الطيب) قهو صريح ايضا في صعود اقوال العباد واعمالهم الى الله عز وجل يصعد بها الكسرام الكاتبون كل يوم عقب صلاة العصر وعقب صلاة الفجر كما جاء في الحديث (فيعرج الذين باتوا فيكم فيسالهم ربهم ــ وهو اعلم ــ كيف تركتم عبادي؟ فيقولون ياربنا اتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون ؟

وأما قوله سبحانه حكاية عن غرعون (ياهامان ... الخ ) غهو دليل على أن موسى عليه السلام أخبر غرعون الطاغية بأن الهه في السهاء فأراد أن يتلمس الاسباب للوصول اليه تمويها على قومه ، فأمر وزيره هامان أن يبنى له الصرح ، ثم عتب على ذلك بقوله ( وأنى لاظنه ) — أى موسى — كاذبا فيما أخبر به من كون الهه في السماء . فهن أذا أشبه بقرعون وأقرب اليه نسبا ؟ نحن أم هؤلاء المعطلة ؟ أن غرعون كذب موسى في كون الهه في السماء ، وهو نفس ما يقوله هؤلاء .

قوله ( المنتم النح ) هاتان الآيتان فيهما التصريح بأن الله عسز وجل في السماء ولا يجوز حمل ذلك على أن المراد به العذاب أو الأمر أو الملك كما يفعل المعطلة لانه قال (من ) وهي للعاقل ، وحملها على الملك أخراج اللفظ عن ظاهره بلا قرينة توجب ذلك .

ولا يجوز أن يفهم من قوله في السماء أن السماء ظرف له سبحاته

( هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَامٍ ثُمُّ استَوَى عَلَسَى المَّرَشِ ، يَعلَمُ مَا يُلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخرُجُ مِنهَا وَمَا يُنزِلُ مِنَ السُّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا وَمَا يُنزِلُ مِنَ السُّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا وَمَا يُنزِلُ مِنَ السُّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ مِنهَا ، وَهُوَ مَعَكُمُ أَينَهَا كُمْثُم وَاللَّهُ بِمَا تَعمَلُونَ بَصِيرٌ ) .

بل أن أريد بالسماء هذه المعرومة ، مقى بمعنى (على) كما في توله تعالى ( لاصلبنكم في جذوع النخل ) وأن أريد بها جهة العلو (تغيي) على حقيقتها مانه سبحانه في أعلى العلسو .

توله ( هو الذي خلق السبوات الخ ) تضمنت هده الآيسة الكريمة اثبات صفة المعبة له عز وجل وهي على نوعين :

۱ سهية عامة : شاملة لجميع المخلوتات ، فهو سبحانه مع كل شيء بعلمه وقدرته وقهره واحاطته ، لا يغيب عنه شيء ولا يعجزه ، وهذه هي المعية المذكورة في الآية .

نفى هذه الآية يخبر عن نفسه سبحانه بأنه هو وحده الذى خلق السموات والارض يعنى أوجدهما على تقدير وترتيب سابق فى مدة ستة أيام ، ثم علا بعد ذلك وارتفع على عرشه لتدبير أمور خلقه ، وهو مع كونه فوق عرشه لا يغيب عنه شيء من العالمين العلوى والسفلى ، فهو يعلم ما يلج ، أي يدخل فى الارض ، وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج ، أي يصعد فيها ــ ولا شلك أن من كأن علمه وقدرته محيطين بجميع الاشياء فهو مع كل شيء ، ولذلك قال وهو معكم أينها كنتم والله بها تعملون بصير ) .

قوله ( ما يكون من نجوى الغ ) يثبت سبحانه شمول علمه واحاطته بجميع الاشياء ، وأنه لا يخنى عليه نجوى المتناجين ، وأنه شميد على الاشياء كلها مطلع عليها .

واضافة « نجوى » إلى ثلاثة من اضافة الصفة إلى الموصوف

وَقُولُهُ (بَا يَكُونَ مِن نَجِوَى ثَلَاقَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُم وَلَا خَمِسَة إِلَّا هُوَ رَابِعُهُم وَلَا خَمِسَة إِلَّا هُو سَادِسُهُم وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا اكْثَرَ إِلاَّ هُو سَعَهُم أَينَهَا كَاتُوا ثُمْ يُنَبِّئُهُم بِهُم عَلِيمٌ لَا تَحَرَّنُ إِنَّ اللّهَ مَكْنًا ) بِهَا عَمِلُوا يَومَ الِتَيَامَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلُّ شَنَى مِ عَلِيمٌ لَا تَحَرَّنُ إِنَّ اللّهَ مَكَنًا )

والتقدير ما يكون من ثلاثة نجوى ، أي متناجين .

وأما الآيات الباتية ممى في اثبات المعية الخاصة التي هي معيته لرسله تعالى وأوليائه بالنصر والتأييد والمحبة والتوميق والالهام .

فتوله تعالى ( لا تحزن أن الله بعنا ) حكاية عبا قاله عليه الصلاة والسلام لابى بكر الصديق وهبا فى الغار ، فقد أحاط المشركسون بغم الغار عندما خرجوا فى طلبه عليه السلام ، فلما رأى أبو بكسر ذلك أنزعج وقال : والله يا رسول الله لو نظر أحدهم تحت قدمسه لابصرنا ، فقال له الرسول صلى الله عليه وسلم ما حكاه ألله عز وجل هنا ( لا تحزن أن الله معنسا ) .

غالمراد بالمعية هنا معية النصر والعصمة من الاعداء .

وأما قوله ( اننى سعكما أسمع وأرى ) فقد تقدم الكسلام ؟ وأنها خطاب لموسى وهارون عليهما السلام أن لا يخافا بطش فرعون بهما ، لان الله عز وجل معهما بنصره وتأييده .

وكذلك بقية الآيات يخبر الله نيها عن معينه للمتقين الذيسن يراقبون الله عز وجل في أمره ونهيه ويحفظون حدوده وللمحسنين الذين يلتزمون الاحسان في كسل شيء ، والاحسان في كل شسيء بحسبه نهو في العبادة مثلا أن تعبد الله كأنك تراه فأن لم تكسن تراه فأنه يراك كما جاء في حديث جبريل عليه السلام .

وكذلك يخبر عن معيته للصابرين الذين يحبسون انقسهم على

وَقُولُهُ ( إِنَّنِي مَعَكُمَا اسمَعُ وَأَرَى ﴿ إِنَّ اللهُ مَعَ الذينَ انْقُوا وَالذِينَ هُمْ مُحْسِنُونِ ﴿ وَاصِبِرُوا إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴿ كُمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيلَةٍ عَلَيلَةٍ عَلَيْتَ عِنْقًا كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ .

وَهُولُهُ ﴿ وَمَن أَسِدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثاً ... وَمَن أَسَدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلاً ﴾

ما تكره ويتحملون المشاق والاذى فى سبيل الله وابتفاء وجهه صبرا على طاعة الله وصبرا عن معصيته وصبرا على تضائه .

تضمنت هذه الآيات اثبات منفة الكلام اله عز وجل.

وقد تنازع الناس حول هذه المسالة نزاعا كبيرا . نمنهم من جعل كلامه سبحانه مخلوقا منفصلا منه ، وقال ان معنى متكلسم خالق للكلام وهم المعتزلة . ومنهم من جعله لازما لذاته ازلا وابدا لا يتعلق بمشيئته وقدرته ونفى عنه الحرف والصوت وقال انه معنى واحد في الازل ، وهم الكلابية والاشعرية .

ومنهم من زعم أنه حروف وأصوات تديمة لازمــة للذات ، وقال أنها مقترنة في الازل ، فهو سبحانه لا يتكلم بها ثنيئا بعــد شيء وهم بعض الفسلاة .

ومنهم من جعله حادثا قائما بذاته تعالى ومنعلقا بمشيئته وقدرته ولكن زعم أن له أبتداء في ذاته وأن الله لم يكن متكلما في الازل ، وهم الكرامية ، ويطول بنا القول لو اشتغلنا بمناقشة هذه الاقوال وانسادها على أن نسادها بين لكل ذي نهم سليم ونظر مستقيم ،

وخلاصة مذهب اهل السنة والجماعة في هذه المسألة أن الله تعالى لم يزل متكلما أذا شماء ، وأن الكلام صغة له قائمة بذأته يتكلم بها بمشيئته وقدرته ، فهو لم يزل ولا يزال متكلما أذا شماء وما تكلم ألله به فهو قائم به ليس مخلوقا منفصلا عنه كما تقول المعتزلة ولا لازما

ا وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى بِنَ مَرِيَمَ \_ وَنَبَّتَ كُلِمَةُ رَبُّكَ صِدِقاً وَعَدلاً ) وَهُولُهُ ( وَكُلُمَ اللهُ \_ وَلَمَّا اللهُ سِ وَلَمَّا اللهُ عَلَيْهِ الطُّورِ الْأَيْمَنِ وَلَمَّرْبِنَاهُ نَجِياً ) لِيقَاتِنَا وَكُلُمَةُ وَبُهُ إِنَّ فَلَا عَن يَبْكُ مَوسَى أَنْ العَالِ القَسُومَ الظَّالِمِينَ سَ وَلَا الشَّولَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

اذاته لزوم الحياة لها كما تتول الاشاعرة بل هو تابع لمشيئته وقدرته .

والله سبحانه نادى موسى بصوت ونادى آدم وهواء بصوت ، وينادى عباده يوم النيامة بصوت ويتكلم بالوحى بصوت ، ولكسن المحروف والامسوات التى تكلم الله بها صفة له غير مخلوقة ولا تشبه المسوات المخلوتين وحروفهم ، كما أن علم الله القائم بذاته ليس مثل علم عباده ، مان الله لا يماثل المخلوتين في شيء من صفاته .

والآيتان الاوليان هنا وهما من سورة النساء تنفيان أن يكون احد اصدق حديثا وقولا من الله عز وجل ، بل هو سبحانه اصدق من كل احد في كل ما يخبر به ، وذلك لان علمه بالحقائق المخبر عنها اشمل واضبط ، فهو يعلمها على ما هي به من كل وجه ، وعلسم غيره ليس كذلسك .

واما قوله (واذ قال الله يا عيسى النخ) عهو حكاية لما سيكون يوم القيامة من سؤال الله لرسوله وكلمته عيسى عما نسبه اليه الذين الهوه وامه من النصارى من أنه هو الذي أمرهم بأن يتخذوه وأمه المين من دون الله ، وهذا السؤال لاظهار براءة عيسى عليه السلام وتسجيل الكنب والبهتان على هؤلاء الضالين الاغبياء .

ولما قوله ( وتمت كلمة ربك طدقا وعدلا ) غالمراد صدقا في الحياره وعدلا في أحكامه لأن كلامه تعالى اما أخبار وهي كلها غسى غلية المدل الذي لا جور غيه غلية المدل الذي لا جور غيه

وَقُولُهُ ( وَيَومَ يُنَادِيهِم مُنَعُولُ مَاذَا أَجَبتُمُ الْرَسَلِينَ ... وَإِنْ أَحَدُ مِسنَ الْمُسرِكِينَ استَجَارُكَ مُأَجِرُهُ حَتَّى يَسمَعَ كُلامَ اللهِ ... وَقَد كُانَ فُرِيقُ مِنهُم يَسمَعُ كُلامَ اللهِ ... وَقد كُانَ فُرِيقُ مِن بَعدِ مَا عَعْلُوهُ وَهُم يَعلَمُون ... مِنهُم يَسمَعُونَ كُلامَ اللهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعدِ مَا عَعْلُوهُ وَهُم يَعلَمُون ... فيريدُونَ أَن يَبتُلُوا كُلامَ اللهِ قُل لَن تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُم قَالَ اللهُ مِن قَبل ... وَاتِلُ مَا أُوحِي إِلَيكَ مِنْ كِتَامِهِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلُ لِكُلِمَاتِهِ ) .

لابتنائها على الحكمة والرحمة ، والمراد بالكلمة هنا الكلمات لانها اضيفت الى معرفة فتفيد معنى الجمع كما في تولنا رحمة الله ونعما

واما قوله (وكلم الله موسى تكليما) وما بعدها من الآبات التى تدل على أن الله قد نادى موسى وكلمه تكليما ، وناجاه حقيقة من وراء حجاب وبلا ونسطة ملك ، فهى ترد على الاشاعرة الذين يجعلون الكلام معنى قائما بالنفس بلا حرف ولا صوت ، فيقال لهم كيسف سمع موسى هذا الكلام النفسى ألا فنان قالوا التى الله فى قلبه علما ضروريا بالمعانى التى يريد أن يكلمه بها لم يكن هناك خصوصية لموسى فى ذلك ، وأن قالوا أن أله خلق كلاما فى الشجرة أو فى الهواء ونحسو ذلك لزم أن تكون الشجرة هى التى قالت لموسى ( أنى أنا ربك ) .

وكذلك ترد عليهم هذه الآبات في جعلهم الكلام معنى واحدا في الازل لا يحدث بمنه في ذاته شيء ، مان الله يتول ( ولما جاء موسسى لميتاتنا وكلمه ربه ) فهسى تفيد حدوث الكلام عند مجيء موسسى للميتات ، ويتول ( وناديناه من جانب الطور الايمن ) فهذا يسدل على حدوث النداء عند جانب الطور الايمن ، والنداء لا يكون الا صوتا مسموعا . وكذلك توله تعالى في شان آدم وحواء ( وناداهما ربهما ) الآية ، مان هذا النداء لم يكن الا بعد الوتوع في الخطيئة فهو حادث تطعا . وكذلك توله تعالى ( ويوم يناديهم النع ) فسان

وَقُولُهُ ( إِنَّ هَذَا القُرآنَ يَقُمُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلُ أَكْثَرَ الذِي هُمْ بِيهِ يَخْتَلِقُون ، وَهَذَا كِتَابَّ أَنزُلْنَاهُ مُبَارُك \_ لَو أَنزَلْنَا هَذَا القُرآنَ عَلَى يَخْتَلِقُون ، وَهَذَا كِتَابَّ أَنزُلْنَاهُ مُبَارُك \_ لَو أَنزَلْنَا هَذَا القُرآنَ عَلَى يَخْبُلُ لَرَأْيِثَهُ خَالِمِهِ مَّ مُتَصَدَّعاً مِن خَشْيَةِ اللهِ \_ وَإِذَا بَدُلْنَا آيةٌ مَكَانُ لَا يَجَبُلُ فَالُوا إِنَّهَا النَّ مُفتَرٍ بَلَ اكْثَرُهُم لَا يَعَلَمُونَ .

هذا النداء والقول سيكون يوم القيامة ، وفي الحديث « ما من عبد الا سيكلمه الله يوم القيامة ليس بينه ترجمان » .

توله (وان احد من المسركين الغ) هذه الآيات الكريمة تقيد ال القرآن المنطو المسموع المكتوب بين دفتي المصحف هو كلام الله على الحقيقة وليس فقط عبارة او حكاية عن كلام الله كما يقول الاسمرية ، وافسافته الى الله عز وجل تدل على انه صفة له تائمة به وليست كافسافة البيت او الناقة ، فانها افسافة البيت او الناقة فانها على ثبوت المعنى لتلك الذات بخلاف افسافة البيت او الناقة فانها افسافة اعيان ــ وهذا يرد على المعتزلة في تولهم انه مخلوق منفصل عن الله ، ودلت هذه الآيات ايضا على أن القرآن منزل من عند الله بمعنى أن الله تكلم به بصوت سمعه جبريل عليه السلام ، فنزل به واداه الى رسول الله صلى الله عليه وسلم كما سمعه من الرب جل شسانيسه .

وخلاصة القول في ذلك أن القرآن العربي كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ واليه يعود . والله تكلم به على الحقيقة ، فهو كلامه حقيقة لا كلام غيره واذا قرأ الناس القرآن أو كتبوه في المصاحف لم يخرج ذلك عن أن يكون كلام الله ، فأن الكلام أنها يضاف حقيقة الى من قاله مبتدئا لا ألى من بلغه مؤديا والله تكلم بحروفه ومعانيه بلفظ نفسه ليس شيء منه كلاما لغيره لا لجبريل ولا لمحمد ولا لغيرهما والله تكلم به أيضا بصوت نفسه ، فأذا قرأه العباد قرأوه بصسوت

ثُلْ نَزُلُهُ رُوحُ القُدسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الذينَ آمَنُوا وَهُدَى وَبُشرَى لِلْمُسْلِمِينَ ، وَلَقَد نَعلَمُ انَّهُم يَعُولُونَ إنَّما يُعَلِّمُهُ بَشَرْ لِسَانُ الذِي يُلحِدُونَ إلْمُ سَلِمِينٍ ، وَلَقَد نَعلَمُ انَّهُم يَعُولُونَ إنَّما يُعَلِّمُهُ بَشَرْ لِسَانُ الذِي يُلحِدُونَ إللهِ إلْمَهِمِينَ وَهَذَا لِلسَانَ عَربِيلٍ مُبِينَ ) وَقُولُهُ ( وُجُوهُ يُومَثَدُ نَاضِرَةً إلى إليه أَعَجَمِيلٍ وَهَذَا لِلسَانَ عَربِيلٍ مُبِينَ ) وَقُولُهُ ( وُجُوهُ يُومَثَدُ نَاضِرَةً إلى رَبُهَا نَاظِرَةً سَا عَلَى الأَرَائِكِ يَنظُرُونَ سَالِدِينَ المسَنُوا الصَّسَنَى وَزِيادَةً )

انفسهم ، فاذا قال القارىء مثلا ( الحمد لله رب العالمين ) كان هذا الكلام المسموع منه كلام الله لا كلام نفسه وكان هو قراه بصوت نفسه لا بصوت الله وكما أن القرآن كلام فكذلك هو كتابه لانه كتبه في اللوح المحفوظ ولانه مكتوب في المصاحف قال تعالى ( انه لقرآن كريم في كتاب مكنون ) وقال ( انه لقرآن مجيد في لوح محفوظ ) وقال ( انه لقرآن مجيد في لوح محفوظ ) وقال ( في صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بايدى سفرة كرام بررة ) .

والترآن في الاصل مصدر كالتراءة ، كما في توله تعالى ( ان قرآن الفجر كان مشمودا ) .

ويراد به هنا أن يكون علما على هذا المنزل من عند الله المكتوب بين دغتى المصحف المتعبد بتلاوته المتحدى باتصر سورة منه .

وقوله (قل نزله روح القدس من ربك بالحق ) يدل على ان ابتداء نزوله من عند الله عز وجل ، وأن روح القدس جبريسل عليه السلام تلقاه عن الله سبحانه بالكيفية التي يعلمها .

قوله ( وجوه يومئذ ناضرة النح ) هذه الآيات تثبت رؤيسة المؤمنين لله عز وجل يوم القيامة في الجنة .

وقد نفاها المعتزلة بناء على نفيهم الجهة عن الله لان المرئى يجب ان يكون في جهة من الرائى ، وما دامت الجهة مستحيلة وهى شرط في الرؤية فالرؤية كذلك مستحيلة ، واحتجوا من النقل بقوله تعالىي ( لا تدركه الابصار ) وقوله لموسى عليه السلام حين سأله الرؤية

وَقُولُهُ ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ مِيهَا وَلَدَينَا مَزِيدٌ ﴾ • وَهَذَا البَابُ إِنِ كِتَابِ اللهِ كَثِيرٌ · مَن تَدَبُّرُ القُرآنَ طَالِبا ُ لِلهُدَى مِنهُ تَبَيِّنَ لَهُ طَرِيقُ الْحَقُّ ·

( ان تراني ولكن انظر إلى الجبل مان استقر مكانه مسوف تراني ،

ولها الاشاعرة نهم مع نفيهم الجهة كالمعتزلة يثبتون الرؤية ، ولذلك حاروا في تفسير تلك الرؤية ، نمنهم من قال يرونه مسن جميع الجهات ومنهم من جعلها رؤية بالبصيرة لا بألبصر ، وقال المقصود زيادة الانكشاف والتجلى حتى كأنها رؤية عين .

وهذه الآيات التي اوردها المؤلف حجة على المعتزلة في نفيهم الرؤية . غان الآية الاولى عُدَّى النظر غيها بالى فيكون بمعنى الابصار يقال نظرت اليه وأبصرته بمعنى ومتعلق النظر هو الرب جل شاته .

والها ما يتكلفه المعتزلة من جعلهم (ناظرة) به عنى منتظرة و (الى) به عنى النعمة ، والتقدير « ثواب ربها منتظرة » فهو تأويل مضحك ·

واما الآية الثانية متفيد أن أهل الجنة وهم على أرائكهسم ، يعنى أسرتهم سـ جمع أريكة سـ ينظرون الى ربهم .

ولها الآيتان الاخيرتان فقد صبح عن النبي صلى ألله عليه وسلم تفسير الزيادة بالنظر الى وجه الله عز وجل ويشهد لذلك أيضا قوله تعالى في حق الكفار ( كلا أنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ) فدل حجب مؤلاء على أن أولياءه يرونه ، وأحاديث الرؤية متواترة في المعنى عند أهل العلم بالحديث لا ينكرها ألا ملحد زنذيق .

وابا با احتج به المعتزلة بن قوله تعالى ( لا تدركه الابصار ) غلا هجة لهم فيه ، لان نفى الادراك لا يستلزم نفى الرؤية ، فالمراد أن الابصار تراه ولكن لا تحيط به رؤية كما أن العتول تعلمه ولكسن لا تحيط به علما ، لان الادراك هو الرؤية على جهة الاحاطة نمو رؤية خلصة ونفى الخاص لا يستلزم نفى مطلق الرؤية وكذلك استدلالهم على نفى الرؤية بتوله تعالى لموسى عليه السلام ( أن ترانى ) لا يصلح دليلا بل الآية تدل على الرؤية من وجوه كثيرة منها :

ا ــ وتوع السؤال بن بوسى وهو رسول الله وكليب كوهو أعلم بما يستحيل في حل الله بن هؤلاد المعتزلة ، غلو كانت الرؤية بمنتمة لما طلبها .

٢ ـــ أن الله هز وجل علق الرؤية على استقرار الجبسل حال
 التجلى وهو ممكن والمعلق على الممكن ممكن .

٣ ـــ ان الله تجلى للجبل بالفعل وهو جماد ، غلا يمتنع أذا أن
 يتجلى لاهل محبته وأصفياتـــه .

ولها تولهم أن ( لن ) لتأبيد النفى وأنها تدل على عدم وتوع الرؤية الصلا فهو كذب على اللغة ، فقد قال تعالى حكاية عن الكفار ( ولن يتهنوه أبدا ) ثم قال ( ونادوا يا مالك ليقض علينا ربك ) فأخبسر عن عدم تمنيهم للموت ( بلن ) ثم أخبر عن تمنيهم له وهم في النار .

واذا نمعنی توله ( لن ترانی ) لن تستطیع رؤیتی فی الدنیا لضعف توی البشر نیها عن رؤیته سبحانه ، ولو کانت الرؤیسة مهتنعة لذاتها لقال انی لا اری او لا یجوز رؤیتی او لست بمرئی ونحو ذلك والله اعلم .

( ساعث عامة حول آيات الصفات )

ان الناظر في آيات الصفات التي ساتها المؤلف \_ رحمه الله \_

يستطيع أن يستنبط منها قواعد وأصولا هاسة يجب الرجوع اليهسا في هذا البساب .

الاصل الاول: اتفق السلف على أنه يجب الايمان بجهيع الاسماء الحسنى وما دلت عليه من الصغات وما ينشأ عنها من الانعال ، مثال ذلك (القدرة) مثلا يجب الايمان بأنه سبحانه على كل شيء قدير. والايمان بكمال قدرته ، والايمان بأن قدرته نشأت عنها جميع الكائنات ، وهكذا بقية الاسماء الحسنى على هذا النمط ، وعلى هذا نما ورد فى هذه الآيات التي ساقها المصنف من الاسماء الحسنى فانها داخلة في الايمان بالاسم ، وما فيها من ذكر الصفات مثل عزة الله وقدرت وعلمه وحكمته وارادته ومشيئته فانها داخلة في الايمان بالصفات وما فيها من ذكر المتقات مثل عزة الله وقدرت وما فيها من ذكر المتقات مثل عزة الله وقدرت ما وما فيها من ذكر الاسماء وارادته ومشيئته فانها داخلة في الايمان بالصفات وما فيها من ذكر الانعال المطلقة والمقيدة ، مثل يعلم كذا ويحكسم ما يريد ، ويرى ويسمع ، وينادى ويناجى ، وكلم ويكلم ، فانها داخلة في الإيمان بالانعسال .

الإصل الثاني : دلَّت هذه النصوس الترآنية على أن صفات الباري تسمان :

ا \_\_ صغات ذاتية لا تنغك عنها الذات ، بل هى لازمة لهسا ازلا وابدا ولا تتعلق بها ، مشيئته تعالى وقدرته ، وذلك كصغات الحياة والعلم والقدرة والمتوة والعزة والملك والعظمة والكبريساء والمجد والجلال السخ ،

٧ ... صفات غطية نتطق بها مشيئته وقدرته كل وقعت وآن وتحدث بهشيئته وقدرته ، آحاد تلك الصفات من الافعال وأن كأن هو لم يزل موصوفا بها بمعنى أن نوعها قديم وأفرادها حادثة ، فهو سبحانه لم يزل فعالا لها يريد ، ولم يزل ولا يزال يقول ويتكلم ويخلق ويدبر الامور وأفعاله تقع شيئا فشيئا تبعا لحكمته وأرادته فعلى المؤمن الايمان بكل ما نسبه الله لنفسه من الافعال المتعلقسة

بذاته كالاستواء على العرش والمجىء والاتيان والنزول الى السماء الدنيا ، والضحك والرضى والغضب والكراهية والمحبة المتعلقسة بخلقه كالخلق والرزق والاحياء والاماتة وانواع الندبير المختلفة .

الاصل الثالث : اثبات نفرد الرب جل شأنه بكل صفة كمال وأنه ليس له شريك أو مثيل في شيء منها

وما ورد في الآيات السابقة من اثبات المثل الاعلى له وحسده ونفى الند والمثل والكفء والسمى والشريك عنه يدل على ذلك كما يدل على أنه منزه عن كل نقص وعيب وآنسة .

الاصل الرابع: اثبات جميع ما ورد به الكتاب والسنة مسسن الصفات ، لا فرق بين الذاتية منها كالعلم والقدرة والارادة والحياة والسمع والبصر ونحوها ، والفعليسة كالرضا والمحبة والغضسب والكراهة ، وكذلك لا فرق بين اثبات الوجه واليدين ونحوهما ، وبين الاستواء على العرش والنزول ، فكلها مما اتفق السلف علسى اثباته بلا تأويل ولا تعطيل ، وبلا تشبيه ونمثيل .

والمخالف في هذا الاصل مريقان :

إ ـــ الجههية : ينفون الاسماء والصفات جميعا .

٢ ... المعتزلة: غانهم ينفون جهيع الصغات ويثبتون الاسماء والاحكام ، فيقولون عليم بلا علم وقدير بلا قدرة وحى بلا حياة الغ . وهذا القول فى غاية الفساد ، غان اثبات موصوف بلا صفة واثبات ما للصغة للذات المجردة محال فى العتل كما هو باطل فى الشمسيرع .

ابها الاشمرية ومن تبعهم غانهم يواغنون اهل السنة في اثبات سبع صفات يسمونها صفات المعانى ويدعون ثبوتها بالعنل وهسى

### ( سَسْلٌ )

ثُمَّ فِي سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ مَسلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم ، غَالسُّنَّةُ تُعَسَّسرُ العُرآنَ وَتُبَيَّنهُ وَتَدُلُّ عَلَيهِ وَتُعَبِّرُ عَنهُ .

الحياة والعلم والتدرة والارادة والسبع والبصر والكسلام ، ولكنهم والمتزلة في نفى ما عدا هذه السبع من الصفات الخبرية التي مسح بهسا الخبسر .

والكل محجوجون بالكتاب والسنة واجماع الصحابة والترون المنطلة على الاثبات العسام .

قوله (ثم في سنة رسول الله ) عطف على قوله فيما تقدم ، وقد دخل في هذه الجملة ما وصف الله به نفسه في سورة الاخلاص النع يعنى ودخل فيها ما وصف به الرسول صلى الله عليه وسلم ربه فيما وردت به السنة الصحيحسة .

والسنة هي الاصل المثاني الذي يجب الرجوع اليه ، والتعويل عليه بعد كتاب الله عز وجل قال تعالى ( واتزل الله عليك الكتاب والحكمة ) والحكمة ) والمحكمة السنة ، وقال ( ويعلمهم الكتاب والحكمة ) وقال آمرا لنساء نبيه ( واذكرن ما يتلي في بيوتكن مسن آيات الله والحكمة ) وقال سبحانه ( وما آتاكم الرسول مخذوه وما نهاكم عنه مانتهوا ) وقال سلوات الله وسلامه عليه وآله ( الا اني أوتيت القرآن ومثله معه ) وحكم السنة حكم القرآن في ثبوت العلم واليقين والاعتقاد والعمل ، مان السنة توضيع للقرآن وبيان للمراد منه تفصل مجمله وتقيد مطلقه وتخصص عبومه ، كما قال تعالى ( واتزلنا اليك الذكر لنبين للناس ما نزل اليهم ) .

واهل البدع والاهواء بازاء السنة الصحيحة غريقسان :

۱ ــ غریق لا یتورع عن ردها وانکارها اذا وردت بها یخالف مذهبه بدعوی انها احادیث احاد لا تغید الا الظن ، والواچب غسی باب الاعتقاد هو الیقین ، وهؤلاء هم المعتزلة والفلاسفة .

۲ ... وغريق يثبتها ويعتقد بمسحة النقل ولكنه يشتغل بتأويلها كما يشتغل بتأويل آيات الكتاب حتى يخرجها عن معانيها الظاهرة الى ما يريده من معان بالالحاد والتحريف ، وهؤلاء هم متأخسرو الاشعرية واكثرهم توسعا في هذا الباب الغزالي والرازي .

توله (وما وصف الرسول به المخ ) يعنى أنه كما وجب الايمان بكل ما وصف الله به نفسه في كتابه من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل ، كذلك يجب الايمان بكل ما وصفه به أعلسم الخلق بربه ومما يجب له وهو رسوله الصادق المصدوق صلوات الله وسلامه عليه والسسه .

توله ( كذلك ) أي أيهانا مثل ذلك الأيهان خاليا من التحريف والتعطيل ومن التكيف والتمثيل بل أثبات لها على ألوجه اللائسق بعظمة الرب جسل شائسه .

توله ( غبن ذلك مثل توله صلى الله عليه وسلم الخ ) الكلام على هذا الحديث بن جهتين ( الاولى ) صحته بن جهة النتل وقد ذكر المؤلف رحبه الله انه بتنق عليه . ويتول الذهبى في كتابه « العلو للعلى الغفار » ان احاديث النزول بتواترة تغيد القطع ، وعلى هذا غلا بجسال

#### لانكسار أو جمسود .

(الثانية) ما يفيده هذا الحديث وهو اخباره صلى الله عليه وسلم بنزول الرميه تبارك وتعالى كل ليلة الغ ، ومعنى هذا أن النزول صفة لله عز وجل على ما يليق بجلاله وعظمته ، فهو لا يماثل نزول الخلق كما أن استواءه لا يماثل استواء الخلق .

يقول شبيخ الاسلام رحمه الله في تفسير سسورة الاخلاص :

« مالرب سبحانه اذا وصفه رسوله بأنه ينزل الى سماء الدنيا كل ليلة وانه يدنو عشية عرفة الى الحجاج وأنه كلم موسى فى الواد الايمن فى البقعة المباركة من الشجرة وأنه استوى الى السماء وهى دخان فقال لها وللارض ائتيا طوعا أو كرها لم يلزم من ذلك أن تكون هذه الانمال من جنس ما نشاهده من نزول هذه الاعيسان المشمودة حتى يقال ذلك يستلزم تقريغ مكان وشغل آخر .

غاهل السنة والجماعة يؤمنون بالنزول صغة حقيقية لله عز وجل على الكيفية التي يشاء فيثبتون النزول كما يثبتون جميع الصغامت التي ثبتت في الكتاب والسنة ، ويقفون عند ذلك فلا يكيفون ولا يمثلون ولا ينفون ولا يعطلون ، ويقولون ان الرسول اخبرنا أنه ينزل ولكنه لم يخبرنا كيف ينزل ، وقد علمنا أنه فعال لما يريد ، وأنه على كل شيء قسديسسر .

ولهذا ترى خواص المؤمنين يتعرضون فى هذا الوقت الجليل الطاف ربهم ومواهبه ، فيتومون لعبوديته خاضعين خاشعين داعين متضرعين يرجون منه حصول مطالبهم التى وعدهم بها على لسان رمسوله صلى الله عليه وسلم .

وَقُولُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « لَلَّهُ أَشَدُّ مَرَحاً بِتَوبَةِ عَبدِهِ الْمُؤْمِنِ التَّالَسِرِ مِنْ أَحَدِكُمْ بِرَاجِلَتِهِ » الحديثُ مِثْفَقُ عليهِ .

وفي هذا الصديث اثبات صفة الفرح لله عز وجل والكلام فيه كالكلام في غيره من الصفات أنه صفة حقيقية لله عز وجل علسي ما يليق به ، وهو من صفات الفعل التابعة لمشيئته تعالى وقدرته ، فيحدث له هذا المعنى المعبر عنه بالفرح عندما يحدث عبده التوبة والانابة اليه وهو مستلزم لرضاه عن عبده التأثيب وقبوله توبته واذا كان الفرح في المخلوق على أنواع فقد يكون فرح خفة وسرور وطرب وقد يكون فرح اشر وبطر ، فالله عز وجل منزه عن فلسك وطرب فقد يكون غرح اشد من خلقه لا في ذاته ولا في أسباسه ولا في غاياته ، فسببه كمال رحمته واحسانه التي يجعب من عباده أن يتعرضوا لها ، وغايته اتمام نعمته على التأثبين المنييين .

ولها تفسير الفرح بلازمه وهو الرضى وتفسير الرضا بارادة الثواب ، فكل ذلك نفى وتعطيل لفرهه ورضاه سبحانه ، أوجبه سوء ظن هؤلاء المعطلة بربهم حيث توهبوا أن هذه المعانى تكسون فيه كها هى في المخلوق ــ تعالى الله عن تشبيههم وتعطيلهم .

وَقُولُهُ مَسْلَى اللهُ مَلَيهِ وَسُلَمُ \* يَصْحَكُ اللَّهُ إِلَى رَجُلَينِ يَعْتُلُ أَحَدُهُمَا الْأَخَرُ كَلَاهُمَا يَدِخُلُ الْجُنَّةُ \* يُتَعَقَّ عَلِيهِ .

وَقُولُهُ ﴿ عَجِبُ رَبْنَا مِن قُنُوطِ عَبَادِهِ وَقُربِ خَيرِهِ ، يَنظُرُ إلَيكُسم أَرْبِينَ قَرْجَكُم قَرِيبٌ » حَديث حَسَنَ . أَرْبِينَ قَرْجِكُم قَرِيبٌ » حَديث حَسَنَ .

قوله (يضحك الله الى رجلين الغ ،): يثبت اهل السنة والجماعة الضحك لله عز وجل كما أغاده هذا الحديث وغيره على المعنى الذى يليق به سبحاته والذى لا يشبهه خبحك المخلوتين عندما يستخفهم الغرح أو يستفزهم الطربه ، بل هو معنى يحدث فى ذاته عند وجود مقتضيه ، وانما يحدث بمشيئته وحكمته ، غان الضحك انما ينشأ فى المخلوق عند ادراكه لامر مجيب يخرج عن نظائره ، وهذه الحالسة المذكورة فى هذا الحديث ، كذلسك غان تسليط الكافر على تتسل المسلم مدهاة فى بادى ه الراى لسخط الله على هذا الكافر وخذلانسه ومعاتبته فى الدنيا والآخرة ، غاذا من الله على هذا الكافر بحسد فيماتية وهداه للدخول فى الاسلام وتاتل فى سبيل الله حتسى فلك بالتوبة وهداه للدخول فى الاسلام وتاتل فى سبيل الله حتسى بستشهد غيدخل الجنة كان ذلك من الامور العجيبة حتا .

وهذا من كمال رحمته واحسانه وسعة غضله على عباده سبحانه ، غان المسلم يقاتل في سبيل الله ويقتله الكاغر ، غيكرم الله المسلم بالشمهادة ، ثم يمن على ذلك القاتل فيهديه للاسلام والاستشمهاد في سبيله فيدخلان الجنة جميعها .

وأما تأويل ضحكه سبحاته بالرضا أو التبول أو أن الشيء حل عنده بمحل ما يضحك منه ، وليس هناك في الحقيقة ضحك نهو نفي لما أثبته رسول الله صلى الله عليه وسلم لربه غلا يلتفت اليه .

قوله ( مجب ربنا الخ ) هذا الحديث يثبت لله عز وجل صفحة المجب وفي معناه قوله عليه الصلاة والسلام « عجب ربك من شاب

ليس له صبوة » وقرأ ابن مسعود رضى الله عنه « بل عجبــتُ ويسخرون » بضم التاء على أنها ضمير الرب جل ثمانه .

وليس عجبه سبحانه ناشئا عن خفاء في الاسباب أو جهل بحقائق الامور كما هو الحال في عجب المخلوقين بل هو معنى يحدث له سبحانه على مقتضى مشيئته وحكمته وعند وجود مقتضيسه ، وهو الشيء الذي يستحق أن يتعجب منه .

وهذا المجمع الذي وصف به الرسول ربه هنا من آثار رهمته وهو من كماله تعالى ، غاذا تأخر الفيث عن العباد مع غترهم وشدة حاجتهم واستولى عليهم الياس والتنوط وصار نظرهم تاصرا على الاسباب الظاهرة ، وحسبوا أن لا يكون وراءها غرج من التريب المجيمية فيعجب الله منهم .

وهذا محل عجيب حقا اذ كيف يتنطون ورحمته وسعت كل شيء والاسباب لحصولها قد توفرت ، فان حاجة العباد وضرورتهم من اسباب رحمت ، وكذا الدعاء بحصول الغيث والرجساء في الله من اسبابها وقد جرت عادته سبحاته في خلقه أن الفرج مع الكرب وأن البسر مع العسر وأن الشدة لا تدرم ، فاذا أنضم الى ذلسك قوة التجاء وطمع في فضل الله ، وتضرع اليه ودعاء ، فتح اللسسه عليهم من خزائن رحمته ما لا يخطر على البسال .

والتنوط مصدر تنط يتنط وهو الياس من رحمة الله ، للسال تمالى ( ومن يتنظ من رحمة ربه الا الضالون ) .

توله: (وترب خيره) أي نضله ورحمته وقد روى (فيره)
والفير أسم من تولك غير الشيء نتفير، وفي حديث الاستستاء « من
يكفر بالله يلق الفير » أي تغير الحال وانتقالها من السلاح الي
الفسساد .

وَقُولُهُ مَسَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « لَا تَزَالُ جَهَنَّمُ يُلِقَى مِيَهَا وُهِي تَقُولُ هَلْ مِنْ مُزيدٍ ا حَتَّى يَضَحَ رَبُّ الِعزَّةِ مِيهَا رِجْلَهُ ) وَفِي رَوايَةٍ « عَلَيهَا قَدَمَهُ لَمُنِنزُوي بَعضُهَا إِلَى بَعض مُنتَكُولُ قَطْ قَطْ » يُنتققُ عَليه .

ُوقُولُهُ : « يَقُولُ ثَمَالَى يَا آدَمُ نَيَقُولُ لَبَيكَ وَسَعَدَيْكَ مَيُنَادَى بِصَومَةٍ إِلَى اللهُ يَامُرُكُ أَنْ تُخرِجُ مِن خُرِّيتِكَ بَعِثاً إِلَى النَّارِ » مُتَفَقَّ عَلَيهِ . وَقَولُهُ « مَا مِنكُمْ مِنْ أَحَدٍ الْا سَيُكَلَّهُهُ رَبُّهُ وَلَيسَ بَينَهُ وَبَينَهُ تَرجُمَانَ » .

قوله ( أزلين قنطين ) حالان من الضمير المجرور في اليكم ، وأزلين جميع أزل اسم ماعل من الأزّل بمعنى الشدة والضيق ، يقال أزّلَ الرجل يَأزُلُ أَزَلاً من بالم، مَرِحَ أي صار في ضيق وجدب .

قوله ( لا تزال جهنم النخ ) في هذا الحديث اثبات الرجل والتدم لله عز وجل ، وهذه الصفة تجرى مجرى بقية الصفات فنثبت لله على الوجه اللائق بعظمته سبحانه ، والحكمة في وضع رجله سبحانه في النار أنه قد وعد أن يملاها كما في قوله تعالى ( لاملاً جهنسم من الجنة والناس اجمعين ) .

ولما كان مقتضى رحمته وعدله أن لا يعذب أحدا بغير ذنب ، وكانت النار في غاية العمق والسعة ، حتق وعده تعالى غوضع نيها قدمه ، فحينئذ يتلاقى طرفاها ولا يبتى فيها فضل عن أهلها .

وابها الجنة مانه يبتى ميها مضل عن اهلها مع كثرة ما اعطاهم وأوسع لهم مينشىء الله لها خلتا آخرين كما ثبت بذلك الحديث .

توله (یتول تمالی یسا آدم الغ) فی هذین المحدیثین اثبات التول والنداء والتکلیم لله عز وجل ، وقد سبق أن بینا مذهب أهل السنة والجماعة فی ذلك وأنهم یؤمنون بأن هذه صفات الممال له سبحانه تابعة لمشیئته وحكمته ، فهو قال ویتول ، ونادی وینادی ، وكلسم

وَقُولُهُ فِي رَقْيَة المَرِيضِ « رَبَّنَا اللهِ الذِي فِي السَّمَاءِ تَقَدَّسَ اسمُكَ ، أَمِرُكَ فِي السَّمَاءِ ، اجعَل رَحَمَتُكُ فِي السَّمَاءِ ، اجعَل رَحَمَتُكُ فِي الأَرْضِ ، اغْفِر لَنَا حَوْبَنَا وُخَطَايَانَا ، أَنْتَ رَبَّ الطَّيْبِينَ أَنْزِلْ رَحَمَة وَمِن رَحَمَتِكَ وَسِمَاءً وَنَ سَفَائكَ عَلَى هَذَا الوَجَعِ فَيَيْرًا اللَّهُ حَسَنً حَسَنً رَواه أبو دَاوُد وَغَيْرُه سَوَقُولُهُ « أَلَا تَامَنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَن فِي السَّمَاءِ » حَديثُ حَسن حَديثُ صَينَ مَن فِي السَّمَاءِ » حَديثُ صَيدَ صَيدَ مَدِيثُ مَن فِي السَّمَاءِ » حَديثُ صَحِيثُ مَديثُ مَدِيثُ مَدِيثُ مَدِيثُ مَدِيثُ مَدِيثُ مَدِيثُ مَدِيثُ مَدَا الْوَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْونِي وَأَنَا أَمِينُ مَن فِي السَّمَاءِ » حَديثُ صَحِيثُ مَدِيثُ اللسَّمَاءِ »

ويتكلم ، وأن قوله ونداءه وتكليمه أنما يكون بحروف وأصبوات يسمعها من يناديه ويكلمه ، وفي هذا رد على الاشاعرة في قولهم أن كلامه قديم وأنه بلا حرف ولا صوت .

وقد دل الحديث الثانى على أنه سبحانه سيكلم جميع عباده بلا واسطة ، وهذا تكليم عام ، لانه تكليم محاسبة فهو يشمل المؤسس والكافر والبر والفاجر ، ولا ينافيه قوله تعالى ( ولا يكلمهم الله ) لان المنفى هنا هو التكليسم بما يسر المكلسم ، وهو تكليم خساص ويقابله تكليمه سبحانه لاهل الجنة تكليم محبة ورضوان واحسان .

قوله ( ربنا الله الذي في السهاء الغ ) الحديث الاول صريح في علوه تعالى ( البنتم من في السهاء ) وقد سبق أن قلنا أن هذه النصوص ليس المراد منها أن السهاء ظرف حاو له سبحانه ، بل ( في ) لها أن تكون بهعني على كما قاله كثير من أهل العلم واللغة .

و ( فى ) تكون بهمنى على فى مواضع كثيرة مثل قوله تعالى ( لاصلبنكم فى جذوع النخل ) واما أن يكون المراد من السماء جهسة العلو ، وعلى الوجهين مهى نص فى علوه تعالى على خلته .

وفي حديث الرقية المذكور توسل الى الله عز وجل بالثناء عليه بربوبيته والاهيته وتقديس اسمه وعلوه على خلته وعموم المسره

وَقُولُهُ \* وَالْمَرشُ مُوقَ الْمَاءِ وَاللهُ مُوقَ الْمَرشِ ، وَهُوَ يَعلَسمُ مَا أَتَتُم عَلَيهِ » هَديثُ حَسنُ رُواهُ أبو دَاوْد وَغَيرُه .

وَقُولُهُ لِلجَارِيَةِ \* أَينَ اللهُ ؟ قَالَت بِنِي السُّمَاءِ ، قَالَ مَن اتَسا ؟ قَالَت أَنتَ رَسُولُ اللهِ ، قَالَ اعتِتهَا مُإِنَّهَا مُؤْمِنَةٌ » رَوَاهُ مُسلِم .

الشرعى وامره القدرى ، ثم توسل اليه برحمته التى شملت أهسل سمواته جميعا أن يجعل لاهل الارض نصيبا منها ، ثم توسل اليه بسؤال مغفرة الحوب وهو الذنب العظيم ، ثم الخطايسا التى هسى دونه ، ثم توسل اليه بربوبيته الخاصة للطيبين من عباده وهسم الاتبياء واتباعهم التى كان من آثارها أن غمرهم بنعم الدين والدنيسا الظاهسرة والباطنسة .

نهذه الوسائل المتنوعة الى الله لا يكاد برد دعاء من توسسل بها ، ولهذا دعا الله بعدها بالشفاء الذى هو شفاء الله الذى لا يدع مرضا الا ازاله ولا تعلق نيه لغير الله .

نهل يفقه هذا عباد القبور من المتوسلين بالذوات والاشتخاص والحق والجاه والحرمة ونحو ذلك .

ولها الحديث الثانى غدد تفسن شهادة الرسول صلى الله عليه وسلم بالإيمان للجارية التى اعترفت بعلوه تعالى على خلقه ، غدل ذلك على ان وصف العلو من اعظم اوصاف البارى جل شأته حيث خصه بالاسال عنه دون بنية الاوصاف ، ودل أيضا على أن الايمان بعلوه المطلق من كل وجه هو من اعظم أصول الايمان ، فحسن أنكره غدد حرم الايمان الصحيح .

والعجب من هؤلاء الحمتى من المعطلة النفاة زعبهم أنهم أعلم بالله من رسوله ، فينفون عنه الاين بعدما وقع هذا اللفظ بعينه من الرسول مرة سائلا غيره ، كما في هذا الحديث « ومرة مجيبها

وَقُولُهُ \* أَمْضَلُ الإِيمَانِ أَن تَعَلَمُ أَنَّ اللهَ بَعَكَ حَيثُهَا كُنتَ » عَدِيثٌ حَسَن ـ وَقُولُهُ \* إِذَا قَامَ أَحَدُكُم إِلَى السَّلَاةِ مَلَا يَبِسُقَـنُ عَنِيثٌ حَسَن ـ وَقُولُهُ \* إِذَا قَامَ أَحَدُكُم إِلَى السَّلَاةِ مَلَا يَبِسُقَـنُ وَجَهِهِ وَلاَ مَن يَجِينِهِ ، فَإِنَّ اللهَ قَبَلُ وَجَهِهِ ، وَلَكِن عَن يَسَسارِهِ أَو تَحتَ قَدَيهِ » مُتفقُ مَلَيه .

لبن ساله بقوله این کان رینسا » ،

وأما توله ( والعرش فوق الماء الغ ) غفيه الجمع بين الإيمان بعلوه تعالى على عرشه وباحاطة علمه بالموجودات كلها ، فسبحان من هو عال في دنوه ، تريب في علسوه ،

توله (الفضل الايمان ان تعلم الخ) دلالة على أن أغضل الايمان هو مقام الاحسان والمراقبة ، وهو أن يعبد العبد ربه كأنه يسراه ويشاهده ، ويعلم أن ألله معه هيث كان ، غلا يتكلم ولا يفعسل ولا يخوض في أمر مسا الا والله رقيب مطلع عليه ، قال تعالى ( وما تكون في شأن وما تتلو منه من قرآن ولا تعملون من عمسل الا كنا عليكم شهودا أذ تفيضون فيسه ) .

ولا شك أن هذه المعية أذا استحضرها العبد في كل أحواله فائه يستحى من ألله عز وجل أن يراه حيث نهاه أو أن يفتقده حيث أمره فتكون عونا له على أجتناب ما حرم ألله والمسارعة السي فعسل ما أمر به من الطاعات على وجه الكمال ظاهرا وباطنا ، ولا سيما أذا دخل في الصلاة التي هي أعظم صلة ومناجاة بين العبد وربسه ، فيخشع قلبه ويستحضر عظمة ألله وجلاله ، فتقل حركاته ولا يسيء الادب مع ربه بالبصق أمامه أو عن يهينه .

قوله ( اذا قام احدكم الى الصلاة الغ ) دل على أن الله عز وجل يكون قبل وجه المصلمي .

تال شيخ الاسلام في المتيدة الحموية : ان المديث حق على

وَكُولُهُ مَسلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « اللَّهُمُّ رَبُّ السَّمُوَاتِ السَّبعِ وَ الْأَرْضِ وَرَبُّ الْمُمْ رَبُّ المَّرِّ الْمُولِي الْمُؤلِيمِ ، رَبُّنَا وَرَبُّ كُلُّ شَيءٍ ، غَالِقَ الْحَبُّ وَالنَّوَى ، مُنَزَّلَ الْتُورَاةِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ ، أَعُوذُ بِكَ مِن شَرِّ نَفسِي وَمِن شَرَّ كُلُّ دُابَةٍ النَّورَاةِ وَالْإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ ، أَعُوذُ بِكَ مِن شَرِّ نَفسِي وَمِن شَرَّ كُلُّ دُابَةٍ أَنتَ الْجُورُ الْمُنْ الْمُولُ عَلَيسَ قَبلَكَ شَيءً ، وَأَنتَ الإَجْرُ فَلَيسَ بَعَنكَ شَيءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ بُعدَكَ شَيءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ بُعدَكَ شَيءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُوقَكَ مُنسَيءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُوقَكَ شَيءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُوقَكَ مُنسَىءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُولَكَ شَيءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُولَكَ مُنسَىءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُولَكَ مُنسَىءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَيسَ مُولَكَ مُنسَىءً ، وَأَنتَ البَاطِنُ فَلَي اللّهُ مُن الفَعْرِ » وَوَايَة مُسلِم .

قُولُهُ ( اللَّهُمُّ رَبُّ السَّبَوَاتِ الخِ ) تَغَنَبُنَ الحَدِيثُ إِثْبَاتَ أَسَبَاتُهِ وَقُولُهُ مَسَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ لَبُّا رَفَعَ الصَّحَابَةُ أَصَوَاتُهُم بِاللَّكرِ : ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ اربَعُوا عَلَى أَنفُسِكُم فَإِثْكُمْ لاَ تَدعُونَ أَصَمُّ ولا غَائباً . إِنْهَا تَدعُونَ سَبِيعاً بَصِيراً قَرِيباً ، إِنَّ الذي تَدعُونَهُ أَقرَبُ إِلَى أَحَدِكُم مِن عُنُقِ رَاحِلَتِهِ ﴾ خُتَفَقٌ عَلَيه رَ

ظاهره وهو سبحانه نوق العرش ، وهو تبل وجه المصلى ، بل هذا الوصف يثبت للمخلوق ، غان الانسان لو انه يناجى السماء أو يناجى الشمس والتمر لكانت السماء والشمس والتمر غوتسه ، وكانت أيضا تبل وجهسه .

قوله ( اللهم رب السموات ... النع ) تضمن الحديث اثبات اسمائه تعالى الاول والآخر والظاهر والباطن ، وهي من الاسماء الحسنى ، وقد فسرها النبي صلى الله عليه وسلم بما لا يدع مجالا لقائل ، فهو اعلم الخلق جميعا باسماء ربه وبالمعانى التي تدل عليها ، فلا يصبح ان يلتفت الى قول غيره أيا كان .

وفي الحديث ايضا يعلمنا نبينا صلوات الله وسلامه عليه وآلسه كيف نثنى على ربنا عز وجل قبل السؤال ، نمهو يثنى عليه بربوبيته العامة التي انتظمت كل شيء ، ثم بربوبيته الخاصة المثلة في انزاله هذه الكتب الثلاثة تحمل الهدى والنور الى عباده ، ثم يعوذ ويعتصم به سبحانه من شر نفسه ومن شر كل ذى شر من خلقه ، شم

« إِنْكُمْ سَتَرُونَ زَبِّكُم كُمَا تَرُونَ التَّمَرُ لَيلَةُ البُدرِ لاَ تُفَسَامُونَ فِي رُويَتِهِ ، فَإِن الشَكْرَ لَيلَةُ البُدرِ لاَ تُفَسَامُونَ فِي رُويَتِهِ ، فَإِن الشَعَلَعَتُمْ أَن لاَ تُعْلَبُوا عَلَى الصَّلَاةِ قَبَلَ طُلُوعِ الشَّمسِ وَسَسَلَاةِ قَبَلَ خُلُوعِ الشَّمسِ وَسَسَلَاةٍ قَبِلَ خُرُوبِهَا غَامْعَلُوا » هُتَّمَقَّ عَلَيْهِ ،

يساله في آخر الحديث أن يقضى عنه دينه وأن يغنيه من ققسر ٠

قوله ( أيها الناس أربعوا على أنفسكم ... النح ) أفاد هذا الحديث قربه سبحاته من عباده ، وأنه ليس بحاجة الى أن يرفعوا اليه أصواتهم فأنه يعلم السر والنجوى ، وهذا الترب المذكور في الحديث قرب أحاطة وعلم وسمع ورؤية فلا ينافي علوه علسى خلته .

هذا الحديث الصحيح المنواتر يشهد لما دلت عليه الآيات السابقة من رؤية المؤمنين لله عز وجل في الجنة وتمتعهم بالنظر المي وجهه الكريم ، وهذه النصوص من الآيات والاحاديث تدل على أمرين : اولهما : علوه تعالى عن خلقه لانها صريحة في أنهم يرونه من فوقهم . ثانيهما : أن أعظم أنواع النعيم هو النظر الى وجه الله الكريم .

وقوله ( كما ترون القبر ليلة البدر ) المراد تشبيه الرؤية بالرؤية الا تشبيه المرئى بالمرئى ، يعنى أن رؤيتهم لربهم تكون من الظهسور والوضوح كرؤية القبر في أكمل حالاته ، وهي كونه بدرا ولا يحجبه سحاب ، ولهذا قال بعد ذلك ( لا تضامون في رؤيته ) روى بتشديد الميم من التضام بمعنى التزاحم والتلاصق ، والتاء يجسوز فيهسا الضم والفتح ، على أن الاصل تتضامون قحذفت احدى التاءيسن تخفيفا ، وروى بتخفيف الميم من الضيم بمعنى الظلم ، يعنى لا يلحقكم في رؤيته ضيم ولا غبن .

وفى حثه صلى الله عليه وسلم فى هذا الحديث على صلاة العصر وسلاة المجر خاصة السارة الى ان بن حامظ عليهما فى جماعة نال هذا النعيم الكامل الذى يضمحل بازائه كل نعيم ، وهو يدل على تأكد هاتين « إلى أمثل حَذِهِ الأُحادِيثِ التِي يُخبِرُ فِيهَا رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ عَن رَبِّهِ بِمَا يُخبِرُ بِهِ ، قَإِنَّ الفِركَةَ النَّاجِيَةَ أَهَلَ السَّنَةِ وَالجَمَاعَةِ يُومِنُونَ بِمَا أَخْبَرُ اللهُ بِهِ فِي كِتَابِهِ مِنْ غَيرِ تَحرِيفٍ وَلاَ يُعْمِلُونَ بِمَا أَخْبَرُ اللهُ بِهِ فِي كِتَابِهِ مِنْ غَيرِ تَحرِيفٍ وَلاَ تَعْمِلُيلِ وَمِن غَيرِ تَكِيفٍ وَلاَ تَمثِيلٍ ، بَلَ هُمُ الوَسَطُ فِي فِرَقِ الأَشَةِ ، ثَمَا أَنَّ الأَبَّة مِي الوَسَطُ فِي فِرَقِ الأَشَة ، كَمَا أَنَّ الأَبَّة هِي الوَسَطِ فِي الأَسْتِم .

السلاتين كما دل على ذلك الحديث الآخر « يتعاتبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار ويجتمعون في صلاة الصبح وصلاة العصر » متفق عليه .

قوله ( الى ابثال هذه الاحاديث الغ ) لما كان ما فكسره المؤلف من الاحاديث ليس هو كل ما ورد في باب الصفات من الاخبار ، نبه على لن ابثال هذه الاحاديث التي فكرها مما يخبر فيه الرسول صلى الله عليه وسلم عن ربه بما يخبر به ، فان حكمه كذلك وهسو وجويه الايمان بما يتضمنه من السماء الله وصفاته ، ثم عاد فأكسد معتقد اهل السنة والجماعة ، وهو أنهم يؤمنون بما وردت بسه السنة الصحيحة من صفات كايمانهم بما أخبر الله في كتابه من فيسر تحريف ولا تعطيل ، ومن فير تكيف ولا تمثيل .

ثم اخبر عن اهل السنة والجماعة بانهم وسط بين الامم السابقة قال تعالى ( وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ) ومعنى وسطا عدولا خيارا كمسا ورد الحديث بذلسك .

نهذه الابة وسط بين الابم التي تجنع الى الفلو الضار والابم التي تميل الى التفريط المهلك ، فان من الابم من غلا في المخلوتين وجعل لهم من صفات الخالق وحقوقه ما جعل ، كالنصارى النيسن غلوا في المسيح والرهبان ، ومنهم من جفا الاتبياء واتباعهم حتى قتلهم

ورد دعوتهم كاليهود الذين تتلوا زكريا ويحي وحاولوا تتل المسيح ورموه بالبهتان ، واما هذه الامة فقد آمنت بكل رسول أرسله الله واعتقدت رسالتهم وعرفت لهم مقاماتهم الرفيعة ألتى فضلهم الله بها .

وبن الابم ايضا بن استطلت كل خبيث وطيب ، وبنها بن حرم الطيبات غلوا وبجاوزة . وابا هذه الابة فقد أحل الله لهسا الطيبات وحرم عليها الخبائث ، الى غير ذلك بن الابور التى بن الله على هذه الابة الكابلة بالتوسط فيهسا .

فكذلك أهل السنة والجماعة متوسطون بين فرق الامة المبتدعة التي انحرفت عن المسراط المستثيم .

قوله ( غهم وسط فى باب صغات الله النح ) يعنى أن أهل السنة والجماعة وسط فى باب الصغات بين من ينفيها ويعطل الذات العلية عنها ويحرف ما ورد فيها من الآيات والاحاديث عن معانيها الصحيحة الى ما يعتقده هو من معان بلا دليل صحيح ولا عقل صريح ، كقولهم رحمة الله ارادته الاحسان ، ويده قدرته ، وعينه حفظه ورعايته ، واستواؤه على العرش استيلاؤه ، الى امثال ذلك من انواع النفسى والتعطيل التي اوقعهم فيها سوء ظنهم بربهم وتوهمهم أن قيام هذه الصفات به لا يعقل الا على النحو الموجسود في قيامها بالمخلوق .

ولقد أحسن القاثل حيث يقول:

وَقُصَارَى أَمِرٍ مَنْ أُوَّ لَ أَن ظُلُوا الظُّنُونَا فَيُعُونَا فَيَعُونَا فَيَعُونَا فَيَعُونَا فَيَعُونَا

وانما سمى اهل التعطيل جهبية نسبة الى الجهم بن صفوان

الترمذى رأس الفتنة والضلال وقد توسع في هذا اللفظ حتى اسبح يطلق على كل من نفى شيئا من الاسماء والصفات ، فهو شامل لجميع فرق النفاة من فلاسفة ومعتزلة واشعرية وقرامطة باطنية .

ماهل السنة والجماعة وسط بين هؤلاء الجهمية النفاة وبين أهل التمثيل المشبهة الذين شبهوا الله بخلقه ومثلوه بعباده ، وقد رد الله على المطائفتين بقوله (ليس كمثله شيء) فهذا يرد على المشبهة ، وقوله (وهو السميع البصير) يرد على المعطلة .

وأما أهل الحق مهم الذين يثبتون الصفات الله تعالى اثباتا بسلا تمثيل ، وينزهونه عن مشابهة المخلوقات تنزيها بلا تعطيل ، مجمعوا احسن ما عند الفريتين ، اعنى التنزيه والاثبات ، وتركوا ما اخطاوا وأساءوا فيه من التعطيل والتشبيه .

توله ( وهم وسط الخ ) قال الشيخ العلامة محمد بن عبد العزيز ابن سانع في تعليقه على هذه العبارة ما نصه :

اعلم أن الناس اختلفوا في أنعال العباد هل هي مقدورة للرب أم لا ألا فقال جهم وأتباعه وهم الجبرية : أن ذلك الفعل مقدور للرب لا للعبد وكذلك قال الانسعرى وأتباعه أن المؤثر في المقسدور قدرة الرب دون قدرة العبد ، وقال جمهور المعتزلة وهم القدرية ، أي نفأة القدر : أن الرب لا يقدر على عين مقدور العبد ، واختلفوا هل يقدر على مثل مقدوره ، فأثبته البصريون كأبى على وأبسى هاشم ، ونفاه الكعبى وأتباعه البغداديون .

وقال أهل الحق : أفعال العباد بها مساروا مطيعين وعصاة وهي مخلوقة لله تعالى ، والحق سبحانه منفرد بخلق المخلوقات لا خالق لها سواه ، فالجبرية غلوا في اثبات القدر فنفوا فعل العبسد أصلا .

« وَفِي بُلهِ وَعِيدِ اللَّهِ بَينَ الْمُرجِثَةِ وَالْوَعِيدِيَّةِ مِنَ الْعَدَرِيَّةِ وَغَيرِهِمْ » « وَفِي بَلهِ أَسْمَاءُ الْإِيمَانِ وَالدِّينِ بَينَ الْمَرُورِيَّةِ وَالْمُعَزِّلَةِ وَبَينَ الْمُجَنِّةِ وَالْجُهِيِيَّــــةُ »

والمعتزلة نفاة القدر جعلوا العباد خالقين مع الله ولهذا كانوا مجوس هذه الامة ، وهدى الله المؤمنين أهل السفة لما اختلفوا فيه مسن الحق باذفه ، والله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم ، فقالوا العباد فاعلون والله خالقهم وخالق افعالهم كما قال تعالى ( والله خلقكم وما تعملون ) وانما نقلنا هذه العبارة بنصها لانها تلخيص جيسد لمذاهب المتكلمين في القدر وافعال العباد .

قوله (وفى باب وعيد الله النع) يعنى أن أهل السنة والجهاعة وسط فى باب الوعيد بين المغرطين من المرجئة الذين قالوا لا يفسر مع الايمان ذنب كما لا تنفع مع الكفر طاعة ، وزعموا أن الايمان مجرد التصديق بالقلب وأن لم ينطق به ، وسموا بذلك نسبة السي الارجاء ، أي التأخير لاتهم أخروا الإعمال عن الايمان ،

ولا شبك أن الارجاء بهذا المعنى كفر يخرج صاحبه عن البلة ، فأنه لابد في الايمان من قول باللسان ، واعتقاد بالجنان ، وعمسل بالاركان ، قاذا اختل واحد منها لم يكن الرجل مؤمنسا .

وايا الارجاء الذي نسب الى بعض الائبة من أهل الكونسة كابي حنينة وغيره ، وهو تولهم أن الاعبال ليست من الايبسان ، ولكنهم مع ذلك يواغتون أهل السنة على أن ألله يعذب من يعذب من أهل الكبائر بالنار ، ثم يخرجهم بنها بالشفاعة وغيرها ، وعلى أنه لابد في الايبان من نطق باللسان ، وعلى أن الاعبال المغروضية واجبة يستحق تركها الذم والعتاب ، فهذا النوع من الارجاء ليس كفرا وأن كان تولا باطلا مبتدعا لاخراجهم الاعمال عن الايبان .

وأما الوعيدية غهم القاتلون بأن الله يجب عليه عقلا أن يعذب العاصى كما يجب عليه أن يثيب المطيع ، غمن مات على كبيرة ولم يتب منها لا يجوز عندهم أن يغفر الله له ، ومذهبهم بأطل مخالف للكتاب والسنة ، قال تعالى ( أن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ) وقد استفاضت الإحاديث في خروج عصاة الموحدين من النار ودخولهم الجنسة .

فمذهب اهل السنة والجماعة وسط بين نفاة الوعيد من المرجئة وبين موجبيه من القدرية ، غمن ماءت على كبيرة عندهم فالمسره مفوض الى الله أن شاء عاقبه وأن شاء عفا عنه كما دلت عليه الآية السابقة ، وأذا عاقبه بها فأنه لا يخلد خلود الكفار بل يخرج من النار ويدخل الجنسة .

توله (وفى باب اسماء الايمان الخ ) كانت مسألة الاسماء والاحكام من أول ما وقع فيه النزاع فى الاسلام بين الطوائف المختلفة وكسان للاحداث السياسية والحروب التى جرت بين على ومعاوية رضى الله عنهبا فى ذلك الحين وما ترتب عليها من ظهور الخوارج والرافضة والقدرية اثر كبير فى ذلك النزاع والمراد بالاسماء هنا اسماء الدين مثل مؤمن ومسلم وكافر وفاسق الغ ، والمراد بالاحكام احكسام المحسام أله الديا والأخسرة .

فالخوارج الحرورية والمعتزلة ذهبوا الى انه لا يستحق اسم الايمان الا من صدق بجنائه واقسر بلساته وقام بجبيع الواجبات واجتنب جبيع الكبائر ، فمرتكب الكبيرة عندهم لا يسمى مؤمنا باتفاق بين الفريقين ، ولكنهم اختلفوا هل يسمى كافرا أو لا . فالخوارج يسمونه كافرا ويستطون دمه وماله ، ولهذا كفروا عليا ومعاوية وأصحابهما واستطوا منهم ما يستطون من الكفار . ولها المعتزلة مقالوا ان مرتكب الكبيرة خرج من الايمان ولم يدخل في الكفر مهو بمنزلة بين المنزلتين ، وهذا أحد الاصول التسى قلم عليها مذهب الاعتزال .

واتفق الفريقان أيضا على أن من مات على كبيرة ولم يتب منها غهو مخلد في النار ، فوقع الاتفاق بينهما في أمرين :

١ \_ نفى الايمان عن مرتكب الكبيرة .

۲ ــ خلوده فى النار مع الكفار ، ووقع الخلاف أيضا فى موضعين الحدهما تسميته كافرا والثانى استحلال دمه وماله وهو الحكم الدنيوى ، واما المرجئة فقد سبق بيان مذهبهم ، وهو أنه لا يضر مع الايمان معصية ، فمرتكب الكبيرة عندهم مؤمن كامل الايمان ولا يستحق دخول النسار .

نهذهب اهل السنة والجهاعة وسط بين هذين المذهبين نهرتكب الكبيرة عندهم مؤمن ناقص الايهان ، قد نقص من أيهانه بقدر مسأ أرتكب من معصية غلا ينفون عنه الايهان أصلا كالخوارج والمعتزلة ولا يقولون بأنه كامل الايهان كالمرجئة الجههية ، وحكمه في الآخرة عندهم أنه قد يعقو أنه عز وجل عنه نيدخل الجنة ابتداء أو يعذبه بقدر معصيته ثم يخرجه ويدخله الجنة كما سبق ، وهذا الحكم أيضا وسط بين من يقول بخلوده في النار وبين من يقول أنه لا يستحق على المعصية عقابا .

قوله (وفي اصحاب رسول الله النع) المعروف أن الرافضة قبحهم الله يسبون الصحابة رضى الله عنهم ويلعنونهم وربما كفروهم أو كفروا بعضهم والغالبية منهم مع سبهم لكثير من الصحابة والخلفاء يغلون في على واولاده ويعتقدون فيهم الالهية ، وقد ظهر هؤلاء في حياة على رضى الله عنه بزعامة عبد الله بن سبأ الذي كان يهوديا وأسلم وأراد أن يكيد

## ( نَسَسْلُ )

وَقَد مَخَلَ فِيهَا ذَكُرَنَاهُ مِنَ الإِيهَانِ بِاللهِ الإِيهَانُ بِهَا أَخْبَرَ اللّهُ بِهِ رِفِي كِتَابِهِ وَتَوَاتَرُ عَن رَسُولِهِ وَأَجْهَعَ عَلَيْهِ سَلَفَ الأَبْتَةِ مِن أَنَّه سُبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا فَوقَ سَبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا عَوقَ سَبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا كَانُوا يُعلَمُ مَا عَمَ عَلِهِ بَائِنَ عَلَى خَلْقِهِ ، وَهُو سُبِحَانَهُ مَعَهُم أَيْنَهَا كَانُوا يُعلَمُ مَا عَمَ عَلِهِ بَائِنَ عَلَى خَلْقِهِ بَيْنَ ذَلِكَ فِي قَوْلِهِ ( هُوَ الذي خَلْقَ كَانُوا يُعلَمُ مَا عَلَى العَرشِي يَعلَمُ مَا يَلِح السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرشِي يَعلَمُ مَا يَلِح السَّمَوَاتِ وَالأَرضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوَى عَلَى العَرشِي يَعلَمُ مَا يَلِح اللّهُ مِن السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو مَنهَا وَهُو اللّهُ مِنهَا وَهُو اللّهُ مَنْ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو اللّهُ مِنهَا وَهُو اللّهُ مِنهَا وَهُو اللّهُ مِنهَا وَهُو اللّهُ مِنهَا وَمُا يُعْرِلُ مِن السَّهَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو اللّهُ مِنهُ اللّهُ مِنهُ اللّهُ مَنْ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو اللّهُ مِنهُ اللّهُ مِنْ السَّمَاءِ وَمَا يَعرُجُ فِيهَا وَهُو اللّهُ مُنْ السَّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يُعرَامُ اللّهُ عَلَى الْعَمَالُونَ بَصِيدُ ) .

للاسلام وأهله كما كاد اليهود من قبل للنصرانية والمسدوها على أهلها ، وقد حرقهم على بالنار لاطفاء فتنتهم ، وروى عنه في ذلك قوله :

لَمَّ رَأَيتُ الأَمْرُ أَمَراً مُنكَسرا أَجَّجْتُ نَسَارِي وَدَعَوْتُ قُبْسرا وأما الخوارج فقد قابلوا هؤلاء الروافض فكفروا عليا ومعاوية ومن معهما من الصحابة وقاتلوهم واستحلوا دماءهم وأموالهم .

وأبا أهل السنة والجماعة فكانوا وسطا بين غلو هؤلاء وتتصير أولئك وهداهم الله إلى الاعتراف بفضل اصحاب نبيهم وأنهم أكبل هذه الابه أيمانا وأسلاما وعلما وحكمة ، ولكنهم لم يغلوا فيهم ولم يعتقدوا عصمتهم ، بل تأموا بحقوقهم وأحبوهم لعظيم سابقتهم وحسن بلائهم في نصرة الاسلام وجهادهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم

قوله ( وقد دخل غيما ذكرناه من الايمان الخ ) صرح المؤلف هنا بمسألة علو الله تعالى واستوائه على عرشه بائنا من خلقه كما اخبر الله عن ذلك في كتابه وكما تواتر الخبر بذلك عن رسوله وكما اجمع عليه سلف الامة الذين هم اكملها علما وايمانا ، مؤكدا بذلك ما سبق أن ذكره في هذا الصدد ومشددا النكير على من أنكر ذلك من الجهمية وليسَ مَعنَى قَولِهِ « وَهُوَ مَعَكُم » أَنَّهُ مُخْتَلِط بِالخُلْقِ فَإِنَّ هَذَا لَا نُوجَّهُهُ اللَّغَة ، بَل القَمَرُ آيَة مِن آمَسَعْرِ مَخْلُوقَائِهِ ، وَهُوَ مَوضُوعٌ فِي اللَّمَاءِ ، وَهُوَ مَوضُوعٌ فِي السَّمَاءِ ، وَهُوَ مَعَ المُسَافِرِ وَقَيرِ المُسَافِرِ أَينَمَا كَانَ .

وُهُوَ سُبِكَانَهُ هَوَى عُرشِهِ رَقِيبٌ عَلَى خَلقِهِ مُهَينٌ عَلَيهم مُطَّلِعُ عَلَيهم إلى غَيسِرِ ذَلِكُ مِن مَعَانِي رُبُوبِيّتِهِ ، وَكُلُّ هَذَا الكَلَامِ السِدِي عَلَيهم إلى غَيسرِ ذَلِكُ مِن مَعَانِي رُبُوبِيّتِهِ ، وَكُلُّ هَذَا الكَلَامِ السِدِي نَكَرُهُ اللهُ سَمِنَ أَنَّهُ مَوَى العَرشِ وَأَنَّهُ مِعَنَا سَ حَقَّ عَلَى حَقِيقَتِ وَلَا يَكُرُهُ اللهُ سَمِنَا عُنِ الظُّنُونِ الكَاذِبَةِ مِثْلُ أَنْ يُطَنَّ أَنَّ مُطَاهِرَ قُولِهِ ( فِي السَّمَاء ) أَنَّ السَّمَاء تُظِلَّهُ أَوْ تَقِلَّهُ ، وَهَذَا بَاطِلَّ بِاجِمَاعِ مُطَاهِرَ قُولِهِ ( فِي السَّمَاء ) أَنَّ السَّمَاء تُظِلَّهُ أَوْ تَقِلَّهُ ، وَهَذَا بَاطِلَّ بِاجِمَاعِ مُطَلِّ المُعلَم وَالإيمَانِ ، فَإِنَّ اللهُ قَد وَسِعَ كُرسِيْسَهُ السَّمَواتِ وَالأَرضَ أَن تَوُولا ، وَيُعسِكُ السَّمَاء أَن تَقَسِع عَرسِيْسَهُ السَّمَاء أَن تَقَسِع عَلَى الأَرضِ إلاّ بِإِذَبِهِ ، وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرضَ بِأَمْرِهِ ، وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرضَ بِأَمْرِه ، وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرضَ بِأَمْرِه ، وَمِنْ آيَاتِه أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالأَرضَ بِأَمْرِه ،

والمعتزلة ومن تبعهم من الاساعرة . ثم بين أن اسنواءه على عرشه لا ينافي معيته وقربه من خلقه ، غان المعية ليس معناها الاختلاط والمجاورة الحسية ، وضرب لذلك مثلا بالقبر الذي هو موضوع في السماء وهو مع المسافر وغيره أينما كان بظهوره واتصال نوره فساذا جاز هذا بالنسبة للقمر وهو من أصغر مخلوقات الله أغلا يجوز بالنسبة الى اللطيف الخبير الذي أحاط بعباده علما وقدرة والذي هو شهيد مطلع عليهم يسمعهم ويراهم ويعلم سرهم ونجواهم ، بل العالم كله سمواته وأرضه من العرش الى الغرش كله بين يديه سبحانه كأنه بندقة في يد أحدنا ، أغلا يجوز لمن هذا شانه أن يقال أنه مع خلقسه من علوه تعالى ومعيته ، واعتقاد أن ذلك كله حق على حقيقته من غير أن يساء فهم ذلك أو يحمل على معان فاسدة كأن يفهم من قوله ( وهو معكم ) معية الاختلاط والامتزاج كما يزعمه الحلولية ، أو يفهم من قوله من قوله ( في السماء ) أن السماء ظرف هاو له محيطة بسه ، كيف

# (نَسَسَلُّ)

وَقَد كَخُلَ فِي ذَلِكَ الإِيمَانُ بِأَنَّهُ قُرِيبٌ مُجْبِبٌ كُمَا جَمَعَ بَينَ ذَلِكَ رَفِي قَولِهِ ( وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ ) الآية \_ وقولُهُ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمُ « إِنَّ الذي تَدعُولُهُ أَقْرَبُ إِلَى أُحْدِكُم مِنْ عُنُقِ رَاحِلَتِهِ » الله عَلَيهِ وَمَعْبَتِهِ ، لا يُنَافِي مَا ذُكِرُ مِنْ عُلُوهِ وَمَعْبَتِهِ ، لا يُنَافِي مَا ذُكِرُ مِنْ عُلُوه مِنْ مُعُوتِهِ ، وَهُو عَالٍ وَهُو قَبْنِهِ فَيَوْهِ قَرِيبٌ فِي خُمِيعٍ نَعُوتِهِ ، وَهُو عَالٍ رَفِي مُنْفُوهِ قَرِيبٌ فِي عُلْسِهِ .

وُمِنَّ الْإِيمَانِ بِاللهِ وَكُثِيهِ الْإِيمَانُ بِئَنُّ القُرآنُ كَلَامُ اللّهِ مُنَزُّلُ غَيرَ مَخلُوقٍ، مِنْهُ بَدَأَ وَإِلَيهِ يَعُودُ ، وَأَنَّ اللّهُ تَكَلَّمُ بِهِ حَتِيكَةً ، وَأَنْ هَذَا الْقُرآنُ الّذِي أَتَزَلَهُ عَلَى مُحَمَّدٍ مَثلَى اللّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ هُوَ كَلَامُ اللهِ حَتِيكَةً لَا كَلَامُ غَيرٍهِ

وقد وسمع كرسيه السبوات والارض جبيعا ؟ وهو الذي يبسك السباء أن تقع على الارض الا باذنه ، فسبحان بن لا يبلغه وهم الواهبين ولا تدركه أفهام العالمين .

قوله ( وقد دخل في ذلك الإيمان الخ ) يجب الإيمان بها وصف الله به نفسه من أنه قريب مجيب ، غهر سبحانه قريب ممن يدعوه ويغاجيه ، يسمع دعاءه ونجواه ويجيب دعاءه متى شاء وكيف شاء فهو تعالى قريب قرب العلم والاحاطة كما قال تعالى ( ولقد خلقنا الانسان ونعلم ما توسوس به نفسه ونحن اقرب اليه من حبسل الوريسد ) .

وبهذا یتبین آنه لا مناماة اصلا بین ما ذکر فی الکتاب والسنسة من قربه تعالی ومعیته وبین ما فیهما من علوه تعالی وفوقیته ، فهذه کلها نعوت له علی ما یلیق به سبحانه لیس کمثله شیء فی شیء منها .

قوله ( ومن الايسان بالله وكتبه الخ ) جمل المسنف الايسان بأن القرآن كلام الله داخلا في الايمان بالله لانه سنة من سناته ،

وَلا يَجُوزُ إِطلَاقُ القَولِ بِأَنَّهُ حِكَايَةٌ عَن كَلَامِ اللهِ أُو عَبَارَةٌ بَل إِذَا تَرَأَهُ النَّاسُ أَو كَتَبُوهُ فِي المُصَاحِفِ لَم يَخْرُجْ بِذَلِكَ عَن أَن يَكُونَ كَلَامَ اللهِ تَعَالَى كَتِيعَةٌ ، فَإِنَّ الكَلَامَ إِنَّهَا يُضَافَ كَوِيقَةٌ إِلَى مَنْ قَالَهُ يُجَدِئاً لاَ إِلَى مَنْ قَالَهُ يُجَدِّئُهُ اللهِ كُرُوفُهُ وَمَعَاتِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللهِ كُرُوفُهُ وَمَعَاتِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ اللّهِ كُرُوفُهُ وَمَعَاتِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ المُحرُوفَة وَمَعَاتِيهِ ، لَيسَ كَلامُ اللّهِ المُعَودُونَ المُحروفَة وَاللّهِ اللّهِ عَلَى المُولُوفِ المُعَالَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى المُعَالَى اللّهِ اللّهِ عَلَى المُولُوفِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

غلا يتم الايمان به سبحانه الا بها ، اذ الكلام لا يكون الا صغة للمتكلم والله سبحانه موصوف بأنه متكلم بما شاء متى شاء ، وأنه لم يزل ولا يزال يتكلم بمعنى أن نوع كلامه قديم وأن كانت آحاده لا تزال تقع شيئا بعد شىء بحسب حكمته .

وقد تلنا غيما سبق أن الإضافة في قولنا « القرآن كلام الله » هي
من أضافة الصفة للموصوف نتفيد أن القرآن صفة الرب سبحانه وأنه
تكلم به حقيقة بالفاظه ومعانيه بصوت نفسه غمن زعم أن القرآن مخلوق
من المعتزلة غقد أعظم الفردية على ألله ونفي كلام الله عن الله وصفا
وجعله وصفا لمخلوق وكان أيضا متجنيا على اللغة غليس غيها متكلم
بمعنى خالق للكلام ، ومن زعم أن القرآن الموجود بيننا حكاية عن كلام
الله كما تقوله الكلابية أو أنه عبارة عنه كما تقوله الاشمرية ، فقد
قال بنصف قول المعتزلة حيث فرق بين الالفاظ والمعانى ، فجعسل
الالفاظ مخلوقة والمعانى عبارة عن الصفة القديمة ، كما أنه ضاهي
النصارى في قولهم بحلول اللاهوت وهو الكلمة في الناسوت وهسو
المسد عيسى عليه السلام ، أذ قال بحلول المعانى التي هي الصفسة
القديمة في هذه الالفاظ المخلوقة ، فجعل الالفاظ ناسونا لها .

والترآن كلام الله حيث تصرف ، فمهما كتبناه في المصاحبة أو تلوناه بالالسنة لم يخرج بذلك عن أن يكون كلام الله ، لان الكلام كما قال المصنف انها يضاف الى من قاله مبتدئا لا الى من قاله مبلغا

وقد مَخَلُ أَيضاً فِيهَا ذَكرنَاهُ مِنَ الإِيهَانِ بِهِ وَبِكُتِهِ وَبِهَلَاكَتِهِ وَبِهُلاَكَتِهِ وَبِرُسُلِهِ ، الإِيهَانُ بِأَنَّ المُؤْمِنِينَ يَرَونَهُ يَومَ الْقِيَامَةُ عِيامًا بِأَبِصَارِهِمْ كَمَا يَرُونَ الشَّهِسَ صَحُواً لَيسَ بِهَا سَكَامِا ، وَكَمَا يَرُونَ الْقَهَرَ لِيلَةً البَدرِ لاَ يُضَامُونَ فِي رُويَتِهِ ، يَرُونَهُ سُبِحَانَهُ وَهُم فِي عَرصَاتِ الْقِيَامَةِ ، ثُمُ يَرُونَهُ بَعدَ تُحُولِ الْجُنَّةِ كُمَا يَكَامُ اللَّهُ تَعَالَى .

مسؤديسسا .

وإما معنى قول السلف ( منه بدا واليه يعود ) فهو من البدء يعنى أن الله هو الذي تكلم به ابتداء لم يبتدا من غيسره ، ويحتمسل أن يكون من البدء بمعنى الظهور ، يعنى أنه هو الذي تكلم به وظهر منه لم يظهر من غيره ، ومعنى اليه يعود أي يرجع اليه وصفسا ، لاته وصفه القائم به ، وقبل معناه يعود اليه في آخر الزمان حين يربع من المساحف والصدور ، كما ورد في اشراط الساعة .

وأما كون الايمان بأن القرآن كلام الله داخلا في الايمان بالكتب فأن الايمان بها أيمانا مسحيها يقتضى أيمان العبد بأن الله تكلم بها بالفاظها ومعانيها ، وأنها جميعا كلامه هو لا كلام غيره ، فهسو الذي تكلم بالتوراة بالعبرانية ، وبالانجيل بالسريانية ، وبالقرآن بلسان عسربسى مبيسن .

توله ( وقد دخل أيضا غيما ذكرناه الغ ) تقدم الكلام على رؤية المؤمنين لربهم عز وجل في الجنة كما دلت على ذلك الآيات والاهاديث المسريحة ، غلا هاجة بنا الى اعادة الكلام غيها .

غير أن توله يرونه سبحانه وهم في عرصات التيامة تد يوهم أن هذه الرؤية أيضا خاصة بالمؤمنين ولكن الحق أنها عامة لجميسع

#### ( فَسَمْسَلُ )

وَمِنَ الإِيمَانِ بِاليَومِ الآخِرِ الإِيمَانُ بِكُلِّ مَا أَخْبَرَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مِثَا يَكُونُ بَعَدَ المُوتِ عَيُومِنُونَ بِعِنْقَةِ العَبَرِ وَبِعَدَابِ العَبرِ وَنِعَدَابِ العَبرِ وَنِعَدَابِ العَبرِ وَنَعِيهِ . مَاللهُ الفِئلَةُ فَيانَّ النَّاسَ يُمتَكُنُونَ فِي عَبُورِهِم ، فَيُعَالُ لِلرَّجُلِ : مَن رُبُك وما دِيلُك ومن نُبيَّك المَيكَبُّتُ اللهُ النِينَ آمَنُوا بِالعَولِ القَّابِينِ فِي الكَيَاةِ الدِّنيَا وَفِي الآخِرُةِ ، فَيَعُولُ المُؤمِنُ رَبِّي اللهُ وَالإسلامُ دِينِي فِي الكَيَاةِ الدِّنيَا وَفِي الآخِرُةِ ، فَيَعُولُ المُؤمِنُ رَبِّي اللهُ وَالإسلامُ دِينِي وَمُحَمَّدٌ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ نَبِينِي . وَأَمَّا المُرتَابُ فَيَعُولُ هَاه هَاه لاَ أَدرِي وَمُحَمَّدٌ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ نَبِينِي . وَأَمَّا المُرتَابُ فَيَعُولُ هَاه هَاه لاَ أَدرِي مَن حَدِيبِ سَبِعَمَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ نَبِينِي المُعَلِقُ ، فَيُضَرِبُ بِمِرزَبَةٍ مِنْ حَدِيب سَبِعتُ النَّاسَ يَعُولُونَ شَيئِمَ اللهُ الإنسَان ، وَلَو سَبِعَهَ الإِنسَانُ فَي المُعَلِقُ المُن اللهُ عَلَيه مَن عَدِيب لَي المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِق المُسَادِ ، وَلَو سَبِعَهَا الإِنسَانُ الْعَيْمَ وَامًا عَذَابُ النَي أَن تَعُسُومَ القَيَامَةُ الكُبْرَى فَتُعَادُ الأَرْوَاحُ إلى الأَجْسَادِ .

اهل الموقف حين يجيء الرب لفصل التضاء بينهم كما يدل عليه قوله تعلى « هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام » الآية .

والعرصات جمع عرصة وهي كل موضع وأسع لا بناء فيه ،

قوله (ومن الايمان باليوم الآخر النع) اذا كان الايمان باليسوم الآخر احد الاركان الستة التي يقوم عليها الايمان قان الايمان بسه ايمانا تاما كاملا لا يتحقق الا اذا آمن العبد بكل ما أخبر به النبسي صلى الله عليه وسلم من أمور الغيب التي تكون بعد الموت والضابط في ذلك أنها أمور محكمة أخبر بها الصادق صلوات الله عليه وسلامه وآله وكل ممكن أخبر به الصادق يجب الايمان بوقوعه كما أخبر ، فسأن عذه الامور لا تستفاد الا من خبر الرمسول سسفاهل السنة والجماعسة يؤمنون بذلك كلسه .

وأسا أهل المروق والالحاد من الفلاسفة والمعتزلة فينكرون هذه الامور من سؤال القبر ومن نعيم القبر وعذابه والصراط والميسزان

وَتَقُومُ الِقِيَامَةُ التي أَخْبَرَ اللهُ بِهَا فِي كِتَابِعُ وَعَلَى لِسَانِ رَسُولِمُ وَأَجْمَعُ عَلَيهَا المُسَلِمُونَ ، فَيَعْوَمُ النَّاسُ مِن قَبُورِهِم لِرَّبِ الْعَالَمِين كُفَاةً عُرَاةً عُزَلاً وَتَدَثُو مِنْهُم الثَّمْسُ وَيُلِجِمُهُم الْعُرَقَ ، فَكَنْصَبُ الْمَوَازِينُ مَتُوزَنُ بِهَا أَعْمَالُ الْمِبْسَادِ .

وغير ذلك بدعوى انها لم تثبت بالعقل ، والعقل عندهم هو الحاكم الاول الذى لا يجوز الايمان بشىء الا عن طريقه ، وسم يردون الاحاديث الواردة فى هذه الامور بدعوى انها أحاديث آحاد لا تقبل فى بساب الاعتقاد وأما الآيات غياولونها مما يصرفها عن معانيها ، والاضافسة فى قوله (بفتنة القبر) على معنى (فى) اى بالفتنة التى تكون فى القبسر واصل الفتنة وضع الذهب ونحوه على النار لتخليصه من الاوضار والعناصر الغربية ، ثم استعملت فى الاخبار والامتحان ، وأما عذاب القبر ونعيمه غيدل عليه قوله تعالى فى حق ال غرعون (النار يعرضون عليها غدوا وعشيا) وقوله سبحانه عن قوم نوح (مما خطيئاتهسم اغرقا فادخلوا نسارا) .

وتوله عليه الصلاة والسلام: « التبر اما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار » -

والمِرْزَبَة بالتخفيف المطرقة الكبيرة ، ويقال لها ايضا إرزَبَّة بالمسدة والتشديسد .

قوله (وتقوم القيامة الخ) يعنى القيامة الكبرى وهذا الوصف للتخصص احترز به عن القيامة الصغرى التى تكون عند الموت كمسا في الخبر « من مات فقد قامت قيامته » وذلك أن الله عز وجل أذا أذن بانتضاء هذه الدنيا أمر أسرافيل عليه المملام أن ينفخ في الصور النفخة الاولى فيصعق كل من في السموات ومن في الارض ألا مسن شاء ألله ، وتصبح الارض صعيدا جرزا ، والجبال كثيبا مهيلا ،

ويحدث كل ما أخبر الله به في كتابسه لاسيما في سورتي التكويسر والانقطار ، وهذا هو كفر أيام الدنيا ، ثم يأمر الله السماء غتمطسر مطرا كبنى الرجال اربعين يوما غينبت منه الناس في تبورهم مسسن عجب اننابهم وكل ابن آدم يبلى الا عجب الذنب حتى اذا تم خلقهم وتركيبهم أمر الله أسرافيل بأن ينفخ في الصور النفخة الثانية فيتوم الناس من الاجداث أحياء ميقول الكمار والمنامتون حينئذ (يا ويلنا من بعثنا من مرتدنا ) ويتول المؤمنون ( هذا ما وعد الرحمن ومسدق المرسلون ) (1) ثم تحشرهم الملائكة الى الموقف حفاة غير منتعلين عراة غير مكتسين غرلا غير مختتنين جمع أغرل وهو الاتلف ، والغرلة التلفة ، وأول من يكتسى يوم التيامة ابراهيم كما في الحديث . وهناك في الموقف تدنو الشمس من رؤوس الخلائق ويلجمهم العرق 4 ممنهم من يبلغ كمبيه ، ومنهم من يبلغ ركبته ، ومنهم من يبلغ تدييه ومنهم من يبلغ ترتوته كل على قدر عبله ، ويكون أناس في ظل الله عز وجل ، فاذا اشتد بهم الاسر وعظم الكرب استشفعوا الى الله عز وجل بالرسل والاتبياء أن ينقذهم مما هم فيه ، وكل رسول يحيلهم على من بعده حتى يأتوا نبينا صلى الله عليه وسلم ميتول : أنا لها ويشمع ميهم مينصرمون الى مصل التضاء وهناك تنصب الموازين متوزن بها أعمال العباد وهي

<sup>(</sup>۱) ويؤيد ذلك توله تعالى « وقال الذين أوتوا العلم والايمان » الآية.

موازين حقيقية كل ميزان منها له لسان وكفتان ويقلب الله اعمال العباد ( وهي اعراض ) اجساما لها ثقل فتوضع الحسنات في كفة والسيئات في كفة كما قال تعالى ( ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا وان كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفي بنا حاسبين ).

ثم تنشر الدواوين وهي صحائف الاعمال غاما من اوتي كتابه بيمينه غسوف يحاسب حسابا يسيرا وينقلب الى اهله مسرورا ، واما من اوتي كتابه بشماله او من وراء ظهره فسوف يدعو ثبورا ويصلى مسعيرا ويتول يا ليتني لم اوت كتابيه ولم ادر ما حسابيسه . قال تمالي ( ووضع الكتاب غترى المجرمين مشفقين مما غيه ويتولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صفيرة ولا كبيرة الا احصاها ووجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك احدا ) .

ولها قوله تعالى (وكل انسان الزمناه طائره فى عنقه ) مقسد قال الراغب اى عمله الذى طار عنه من خير وشر ولكن الظاهسر ان المراد بالطائر هنا نصيبه فى هذه الدنيا وما كتب له منها مسن رزق وعمل كما فى قوله تعالى (اولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب) يعنسى ما كتب عليهم ميسه .

توله (ويحاسب الله الخلائق الخ) المراد بتلك المحاسبة تذكيرهم وانباؤهم بما قدموه من خير وشر احصاه الله ونسوه قال تعالى: ثم الى ربهم مرجعهم فينبئهم بما كانوا يعملون . وفى الحديث الصحيسح « من نوقش الحساب عذب » فقالت عائشة رضى الله عنها: يا رسول الله أو ليس الله يقول - ( فسوف يحاسب حسابا يسيرا ) أ فقال : انها كلك العرض ، ولكن من نوقش الحساب يهلك .

وأما قوله ( ويخلو بعبده المؤمن ) مقد ورد عن أبن عمر رضى

وُصِفَ ذَلِكَ رِفِي الكِتَاسِ وَالسَّنَّةِ ، وَأَمَّا الْكُفَّارُ لَلَا يُحَاسَبُونَ مُحَاسَبَةَ مَن ثُوزَنُ حَسَنَاتُهُ وَسَيِّنَاقُهُ فَإِنَّهُ لاَ حَسَنَاهِ لَهُمْ وَلَكِنْ تُعَدُّ أَعِبَالُهُسَمُ لَنْحَسَى فَيُوفَقُونَ عَلَيهَا وَيُقَرَّرُونَ بِهَا

وَفِي عَرَصَاتِ الْعَيَامَةِ الْحَوْضُ الْمُورُودُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ لَمُ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ لَمَا أَثْنَا أَلْبَنِ وَأَحلَى مِنَ الْعَسَلِ ، آنِيَتُهُ عَدَدُ نَجومِ السَّمَاءِ مُلُولُه فَسَوَّ وَعَرِخْتُهُ فَسَوَّ ، مَن يَصْرَبُ مِنهُ شُربَةٌ لاَ يَظْمَأُ بُعدَهَا أَبَداً .

افه عنهما أن الله عز وجل يدنى منه عبده المؤمن فيضع عليه كنفه ويحاسبه فيما بينه وبينه ويقرره بذنوبه ، فيقول : الم تفعل كسذا يوم كذا ، الم تفعل كذا حتى أذا قرره بذنوبه وأيتن أتسه قد هلك قال له : سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم .

وابها توله ( غانه لا حسنات لهم ) يعنى الكفار لتوله تعالى ( وقدمنا الى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا ) وقوله ( مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتنت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ) والصحيح أعمال الخير التي يعملها الكافر يجازي بها في الدنيا فقط حتى اذا جاء يوم التيامة وجد صحيفة حسناته بيضاء وقيل يخفف بها عنه من عذاب غير الكفر .

واما توله (في عرصات التيامة) مان الاحاديث الواردة في ذكر الحوض تبلغ حد التواتر رواها من الصحابة بضع وثلاثون صحابيا عمن اتكره مأخلق به أن يحال بينه وبين وردوه يوم العطش الاكبسر وقد ورد في أحاديث : أن لكل نبي حوضا ولكن حوض نبينا صلبي الله عليه وسلم أعظمها وأحلاها وأكثرها وأردا جعلنا الله منهم بفضله وكرسه .

وَالنَّارِ يَمُرُّ النَّاسُ عَلَى مَتَن جَهَنَّم وَهُو الْجِسْرُ الذي بَينَ الْجَنْسِةِ وَالنَّارِ يَمُرُّ النَّاسُ عَلَى مَتَو أَعْمَالِهِم تَمِنهُم مَن يَمُرُّ كَلَّهِم الْبَصْرِ ، وَمِنهُم مَن يَمُرُّ كَلَّمْرِ الْبَصْرِ ، وَمِنهُم مَن يَمُرُّ كَالْرِيح ، وَمِنهُم مَن يَمُرُّ كَالْمُرسِ مَن يَمُرُّ كَالْمُرسِ الْجَوَادِ ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُوا ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُوا ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُوا ، وَمِنهُم مَن يَحِمُو مَن يَحدُو عَدُوا ، وَمِنهُم مَن يَعدُو عَدُوا ، وَمِنهُم مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يُحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يَحمُلُهُ مَن يَعْمُ مَن يُعْمِ يَن يُعْمُ مَن يَعْمُ مَن يُعْمُ مَن يُعْمُ مَن يُعْمُ مَن يُعْمُ مَن يَعْمُ مَن يَعْمُ مَن يُعْمُ مِن يَعْمُ مَن يُعْمُ مُن يُعْمُ مَن يُعْمُ مَن يُعْمُ مَن يُعْمُ مَن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُولُولُولُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُون مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُعْمُ مُن يُو

وَأُوّلُ مَن يَستَنتِحُ بَابَ الْجَنَّةِ مُحَبَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم ، وَأُولُ مَن يَدخُلُ الْجَنَّةَ مِنَ الْآمَمِ أُمَّتُهُ ، وَلَه صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ فِي الْتَيَامَةِ كَلَاثُ شَلَاعًا الجُنَّةَ مِنَ الْآمَةُ الأُولَى مَيَشْفَعُ فِي أُهلِ المُوقِفِ حَتَّى يُقضَى بَيْنَهُمْ بَعدَ أَن يَترَاجَعَ الأَبْبِيَاءُ ، آكمُ وَنُوحٌ وَإِبرَاهِيمُ وَمُوسَى وَعِيسَى ابنُ مَرِيمٌ عَنِ الطَّفَاعَةِ حَتَّى تَنتَهِي إلَيهِ .

توله ( والصراط منصوب الخ ) اصل الصراط الطريق الواسع قيل سمى بذلك لانه يسترط السابلة ، اى يبتلعهم اذا سلكوه ، وقد يستعمل في الطريق المعنوى كما في قوله تعالى ( وأن هذا صراطسي مستقيما غاتبعوه ) .

والمسراط الاخروى الذى هو الجسر المهدود على ظهر جهنم بين الجنة والنار حق لا ريب غيه لورود خبر المسادق به ومن استقسسام على صداط الله الذى هو دينه الحق في الدنيا استقام على هذا المسراط في الآخرة وقد ورد في وصفه أنه أرق من الشعرة وأحد من السيف .

قوله ( واول من يستفتح باب الجنة محمد صلى الله عليه وسلم ) يعنى اول من يحرك حلقها طالبا أن يفتح له بابها كما قال عليه السلام وَكُمَّا الصَّفَاعَةُ الثَّانِيَةُ مَيَصفَعُ فِي أُهلِ الجُنَّةِ أَن يَدخُلُوا الجُنْسةَ ، وَهَاتَانِ الصُّفَاعَلَانِ خَاصَّتَانِ لَسهُ .

وَّالَّهَا الطَّهَاعَةُ الثَّالِقَةُ مَيْصَعَعُ فِيمَن استَحَقَّ النَّارُ ، وَهَذِهِ الشَّهَاعَةُ لَهُ وَلِيسَامُ النَّبَيِّينَ وَالصَّفَّيْتِينَ وَهَيْرِهِم ، فَيَصْفَعُ فِيمَن استَحَقَّ النَّارَ لَهُ وَلِيسَاثُرِ النَّبِيِّينَ وَالصَّفْيَةِينَ وَهَيْرِهِم ، فَيَصْفَعُ فِيمَن استَحَقَّ النَّارَ أَن يَخْرُجُ وَنَهَا .

« أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا غضر ، وأنا أول من تنشق عنه الارض ولا مُخر ، وأنا أول من يحرك حلق الجنة فأدخلها ويدخلها معى فقراء أمتى » يعنى بعد دخول الرسل والانبياء عليهم الصلاة والسلام يكون فقراء هذه الامة أول الناس دخولا الجنة .

ولها قوله (وله صلى الله عليه وسلم في القيامة ثلاث شفاعات) غاصل الشفاعة من قولنا: شفع كذا بكذا أذا ضمه أليه ، وسمى الشانع شاغما لانه يضم طلبه ورجاءه ألى طلب المشفوع له .

والشناعة من الامور التي ثبتت بالكتاب والسنة ، واحاديثها متواترة قال تعالى (من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه) فنفي الشفاعة بلا اذن اثبات للشفاعة من بعد الاذن قال تعالى عن الملائكة ( وكم من ملك في السموات لا تغنى شفاعتهم شيئا الا من بعد أن يأذن الله لمن بشاء ويرضى ) نبين الله الشفاعة الصحيحة وهي التي تكسون باذنه ولين يرتضى قوله وعملسه .

والما ما يتمسك به الفوارج والمعتزلة في نفى الشفاعة من مثل عوله تمالى ( أما تنفعهم شفاعة الشاهعين ) ( ولا يقبل منها عدل ولا تنفعها شفاعة للفاعة للنفية هنا عدما الشفاعة المنفية هنا على الشفاعة في أهل الشرك ، وكذلك الشفاعة الشركية التي يثبتها المسركون لاصناعهم ويثبتها النصارى للمسيح والرهبان ، وهي التي تكون بغير أذن أله ورضاه ،

وابا توله ( ابا الشفاعة الاولى نيشفع في أهل المولاف هتسي

ويُخرِجُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ أَتَوَاماً بِغَيرِ شَعَاعَةٍ بَلَ بِغَضلِهِ وَرَحَمَتِهِ ، وَيَبتَى رِفِي الْجَنَّةِ غَضلُ عَبَّن كَخُلُها مِن أَهلِ الدُّنيَّا ، فَيُنشِىءُ اللَّهُ لَهَا أَتَوَامِساً فَيُدخِلُهُم الْجَنَّسةَ .

وَالسَنَافُ مَا تَضَمُّنَتَهُ الدُّارُ الآخِرَةُ مِن العِسَابِ وَالثُّوابِ وَالعِقَابِ

يقضى بينهم ) نهذه هى الشفاعة العظمى وهى المقام المحبود الذى يغبطه به النبيون والذى وعده الله أن يبعثه أياه بقوله (عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا ) يعنى يحمده عليه أهل الموقف جميعا وقد أمرنسا نبينا صلى الله عليه وسلم أذا سمعنا النداء أن نقول بعد الصلاة عليه « اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلسة الفضيلة وابعثه مقاما محمودا الذى وعدته ، وأما قوله ( وأما الشفاعة الثانية غيشفع في أهل الجنة أن يدخلوا الجنة ) يعنى أنهم وقد استحقوا دخول الجنة لا يؤذن لهم بدخولها الا بعد شفاعة .

ولها قوله (وهاتان الشناعتان خاصتان له) يعنى الشناعة في اهل الموقف والشناعة في اهل الجنة أن يدخلوها ، وتنضم اليهما ثالثة وهي شناعته في تخفيف المذاب عن بعض المشركين كما في شناعته لعمه أبى طالعب نيكون في ضحضاح من نار ، كما ورد بذلك الحديث

واما توله (واما الشفاعة الثالثة فيشفع في من استحق النار) وهذه هي الشفاعة التي ينكرها الخوارج والمعتزلة ، فان مذهبهم أن من استحق النار لابد أن يدخلها ومن دخلها لا يخرج منها لا بشفاعة ولا بغيرها والاحاديث المستفيضة المتواترة ترد على زعمهم وتبطله .

واما توله (واسناف ما تضمئته الدار الآخرة من الحساب الخ ) ماعلم أن أصل الجزاء على الاعمال خيرها وشرها ثابت بالعثل كما هو ثابت بالسمع ، وقد نبه الله العقول الى قلك في مواضع كثيرة من كتابه مثل توله تعالى (المحسبتم أنما خلقناكم عبثسا وأنكم الينسا لا وَالْجُنْةِ وَالنَّارِ وَتَعَاصِيلُ ذَلِكَ مَذَكُورَةً فِي الْكُتُبِ الْمُنَّلَةِ مِنَ السَّمَسَاءِ وَالْآثَارِ مِنَ الْعِلْمِ الْمَاثُورِ عَنِ الْآتِبِيَاءِ ، وَفِي الْعِلْمِ الْمُورُوثِ عَن مُكَثَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِن ذَلِكَ مَا يُشْفِي وَيُكِنِي فَمَن ابتَغَاهُ وَجَدَهُ .

« كُتُوْمِنُ الِمْرَقَةُ النَّاجِيةُ مِن أَهلِ السَّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ بِالْقَدَرِ خَيرِه ِ وَلَسَّمَاءُ وَالْجَمَاعُةِ بِالْقَدَرِ خَيرِه ِ وَكَثَرُهِ وَلَا يَمَانُ بِالْقَدَرِ مَلَى دُرَجَتَينِ كُلُّ دُرَجَةٍ تَتَعَسَّمُنُ شَبِيئَينٍ .

فَالدُّرَجَةُ الأُولَى الإِيمَانُ بِأَنَّ اللهُ تَعَالَى عَلِيمٌ بِالخَلْقِ وَهُم عَامِلُونَ بِعِلْبِهِ النَّدِي الذِي هُو مُوصُوفٌ بهِ أُزلاً وَأَبِداً وَمَلِمٌ جَبِيعَ أَحَوَالِهِمْ مِن بِعِلْبِهِ النَّدِي الذِي هُو مُوصُوفٌ بهِ أُزلاً وَأَبِداً وَمَلِمُ جَبِيعَ أَحَوَالِهِمْ مِن الطاعَاتِ وَالْمَاصِي وَالْأَرزَاقِ وَالآجَالِ ثُمَّ كَتَبَ اللهُ فِي اللَّوحِ المُحْتُوطِ المُحْلُوطِ مَعَادِيرَ الخُلقِ مَا أَكْتُبُ اللهُ التَّلَمُ قَالَ لَهُ اكْتُبُ قَالَ مَا أَكْتُبُ اللهُ الْعَلَمُ قَالَ لَهُ اكْتُبُ قَالَ مَا أَكْتُبُ الْعَلَمُ عَالَ لَهُ اكْتُبُ قَالَ مَا أَكْتُبُ الْعَلَمُ عَالَ لَهُ الْعَلْمُ قَالَ لَهُ الْعَلْمُ قَالَ لَهُ الْعَلْمُ عَالَ لَهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللهِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللهِ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلْمُ اللهِ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُو

ترجعون) (أيحسب الانسان أن يترك سدى) غانه لا يليق في حكمة الحكيم أن يترك الناس سدى مهملين ، لا يؤمرون ولا ينهون ، ولا يتابون ولا يعاتبون ، كما لا يليق بعدله وحكمته أن يسوى بين المؤمسن والكافر والبر والفاجر كما قال تعالى (أم نجعل الذين المنوا وعملوا المسالحات كالمفسدين في الارض أم نجعل المتين كالفجار) مسان المقول المسحيحة تأبى ذلك وتنكره السد الاتكسار.

وكذلك نبههم الله على ذلك بما وقعه من أيامه في الدنيا من اكرام الطائمين ، وخذلان الطافين ، وأما تفاصيل الاجزية ومفاديرها فلا يدرك الا بالسمع ، والنقول الصحيحة عن المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله .

والايمان بالقدر خيره وشره من الله تبارك وتعالى احد الاركان الستة التي يدور عليها قلك الايمان كما دل عليه حديث جبريل وغيره وكما دلت عليه الآيات الصريحة من كتاب الله عز وجل .

اكتب بما هُوَ كَانَنَ إِلَى يَومِ القِيَامَةِ . فَهَا أَصَابَ الإِنسَانَ لَم يَكُن لِيُحْطِلُهُ وَهَا أَهْطَأُهُ لَم يَكُن لِيُصِيبَهُ . جَنَّتِ الْآقلامُ وَطُويَتِ الصَّحُفُ كَسَا تَسَالَ تَعَلَّم أَنُ الله يَعلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالْأَرضِ، إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابِ النَّ ذَلِكَ قَلَى اللهِ يَسِيرُ ) وَقَالَ (مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرضِ وَلاَ فَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ) وَقَالَ (مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرضِ وَلاَ فِي أَنفُسِكُم إِلاَّ فِي كِتَابِ مِن قَبلِ أَن نَبرَأَهَا وَانَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ) وَقَالَ (مَا أَصَابَ مِن مُوافِيعَ مُحَلَّةً وَتَعَلِيلُ ) وَقَالَ (مَا تُصَابَ مِن مُوافِيعِ مُعلَةً وَتَعَلِيلُ ) وَقَالَ أَمَا اللهِ يَسِيرُ ) وَقَالَ اللهِ يَسِيرُ أَهَا وَانَّ خَلَقَ جَسَدَ الجَنِينِ قَبْسِلاً وَعَدَا النَّتَهِ فِي اللّهِ حَلَى اللهِ مَا شَاءً ، وَإِذَا خَلَقَ جَسَدَ الجَنِينِ قَبْسِلاً مُقَالًا لَهُ المُعْمِعُ اللهِ مَلَكُا مُنَوْمَر بِأَربُع كَلَمَاتِ مُعَلَقًالُ لَهُ المُسَلِّ مَنْهُ اللهِ مَلَكُا مُنَوْمَر بِأَربُع كَلَمَاتٍ مُنِعَالُ لُهُ الكَسِبُ اللهِ عَلَى اللهِ مَلَكُا مُنَوْمَر بِأَربُع كَلَمَاتٍ مُنِهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَلَكُا مُنَوْمَر بِأَربُع كَلِمَاتٍ مُنِهُ اللهِ الْكَلْمِ اللهِ اللهُ المُؤْلِقُ مُلِكُا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقد ذكر المؤلف هنا أن الايمان بالقدر على درجتين وأن كسلا منهما تتضمن شيئين ، فالدرجة الاولى تتضمن أولا الايمان بعلمسه القديم المحيط بجميع الاشياء وأنه تعالى علم بهذا العلم القديم الموصوف به أزلا رابدا كل ما سيمله الخلق فيما لا يزال وعلم به جميع أحوالهم من الطاعات والمعاصى والارزاق والآجال ، فكل ما يوجد من أعيسان واوصاف ويقع من أفعال واحداث فهو مطابق لها علمه لله عز وجل أزلا

ثانيا أن الله كتب ذلك كله وسجله في اللوح المحفوظ ، فما علم الله كونه ووقوعه من مقادير الخلائق واصناف الموجودات وما يتبع ذلك من الاحوال والاوصاف والافعال ودقيق الامور وجليلها تسد أمر الغلم بكتابته كما قال صلى الله عليه وسلم قدر الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والارض بخمسين الف سنة وكان عرشه على الهاء ، وكما قال في الحديث الذي ذكره المؤلف أن أول ما خلق الله القلم قال له اكتب قال وما اكتب قال اكتب ما هو كائن الى يوم القيامة .

واول هنا بالنصب على الظرفية والمايل قيه قال أي له ذلك أول ما خلقه وقد روى بالرفع على أنه مبتدأ خبره القلم ولهذا اختلسف العلماء في العرش والقلم أيهما خلق أولا ، وحكى الملامة أبن القيم في ذلك قولين واختار أن العرش مخلوق قبل القلم ، قال في النونية :

رِزِقَةً وَأَجَلَهُ وَعَمَلُهُ وَشَيِتِي أُم سَعِيدٌ وَنَحِو ذَٰلِكَ ۚ مَهَٰذَا التَّقدِيرُ قَسَدُ كَانَ يُنكِرُهُ غُلَاةٌ التَّدَرِيَّةِ قَدِيماً وَهُنكِرُوه اليُومَ قَلِيلهُ.

وَأَمُّنَا الدَّرَجَةُ الثَّانِيَةُ : فَهِيَ مَشِيئَةُ اللَّهِ النَّاهِذَةُ وَقُدَّرُتُهُ الشَّامِلَةُ وَهُوَ الْإِيمَانُ بِأَنَّ مَا شَاءَ اللهُ كَانَ ، وَمَا لَم يَشَا لَم يَكُن ، وَأَلَّهُ مَا فِي السُّمَواتِ وَمَا فِي الْأَرضِ مِنْ حَرَكَةِ وَلَا سُكُونِ إِلَّا بِمَشِيئَةِ اللَّهِ سُبِكَاتُهُ لاَ يَكُونُ فِي مُلكِهِ مَا لاَ يُرِيدُ . وَأَنَّهُ سُبِكَانَهُ عَلَىٰ كُلُ ثَنَىٰءٍ قَدِيرٌ رَسِنَ المُوجُودَاتِ وَالمُعدُومَاتِ ، فَهَا مِن مَخلُوقٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي السُّمَاءِ إِلاَّ الله خَالِقُهُ سُبِحَانُهُ لاَ خَالِقَ غَيرُهُ وَلاَ رَبُّ سِوَاهُ . وَمَع ذَلِكَ نَقَد

وَ النَّاسُ مُخْتَلِئُونَ فِي الْقَلَمِ الَّذِي وَالْحَقُّ أَنَّ الْمَرْشَ قَبِلُ لِلْأَنَّاهُ وَقَتَ الْكُتَابُةِ كَانَ ذَا أَرِكَانُو

كُتِبَ التَّغَسَاءُ بِهِ سِنَ الدَّيَّانِ هَلْ كَانَ قَبِلَ المَرشِ أُو هُوَ بَعِدَهُ قُولَانٍ عِنْدَ أَبِي المَلَا المُمَدانِي وَكِتَابَةُ الْقَلَمِ الشَّرِيفِ تَمَقَّبُستُ إِيجَادُهُ مِنْ غَيرٍ مَصْلِ زَمَسانِ

واذا كان القلم قد جرى بكل سا هو كائن الى يوم القيامة فكل ما يقع من كاثنات واحداث نهو مطابق لما كتب نيه ، نها أمساب الانسان لم يكن ليخطئه ، وما الخطاه لم يكن ليصيبه كما جاء نسى هديث أبن عباس رضي الله عنهها وغيره .

وهذا التقدير التابع للعلم القديم تارة يكون جملة كما في اللوح المعفوظ قان قيه مقادير كل شيء ، ويكون في مواضع تقصيسلا يخص كل مرد كما في الكلمات الاربع التي يؤمر الملك بكتابتها عند نفسخ الروح في الجنين يكتب رزقه واجله وعمله وشنتي أم سميد مهذا تتدير خاص وهذا التقدير السابق على وجود الاشياء تد كان ينكره غسلاة القدرية قديما مثل معبد الجهنى وغيلان الدمشقى وكانوا يتولون أن الامر أنف . ومنكر هذه الدرجة من القدر كافر لاته أنكر معلوما من الدين بالمضرورة قد ثبت بالكتاب والسنة والاجماع.

أَمَرُ الْعِبَادَ بِطَاعَتِهِ وَطَاعَةِ رُسُلِهِ وَنَهَاهُم عَن مَعْصِيَتِهِ وَهُو سُبِكَانَهُ يُحِبُ الْعَبِينَ وَالْمَسِنِينَ وَالْمَسِنِينَ وَالْمَسِنِينَ وَالْمَسِنِينَ وَالْمَسِنِينَ وَيَرضَى عَن الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلاَ يُحِبُ الْكَافِرِينَ وَلاَ يُرضَى عَن القوم الفَاسِقِين ، وَلاَ يَامُنُ بِالفَحَصَاءِ وَلاَ يُرضَى رِلْعِبَادِهِ الْكُفرَ وَلاَ يُحِبُ الفَاسَادَ .

توله: (ولها الدرجة الثانية من القدر ... الغ) غهى تتضمن شبئين ايضا أولهما الايمان بعموم مشيئته تعالى وأن ما شاء كان وما لسم يمن وأنه لا يقع في ملكه ما لا يريد وأن أهمال العباد مسن الطاعات والمعاصى وأقعة بتلك المشيئة العامة التي لا يخرج عنها كائن سواء كان مها يحبه الله ويرضاه أم لا ، وثانيهما الايمان بسأن جميع الاشياء وأقعة بقدرة الله تعالى وأنها مخلوقة له لا خالق لها سواه ، لا غرق في ذلك بين أنعال العباد وغيرها ، كما قال تعالى وأنه خلقكم وما تعملون ) .

ويجب الايمان بالامر الشرعى ، وأن الله تعالى كلف العباد فأمرهم بطاعته وطاعة رسله ونهاهم عن معصيته ولا منافاة أصلا بين ما ثبت من عموم مشيئته سبحانه لجميع الاشياء وبين تكليفه العباد بما شاء من أمر ونهى ، فأن تلك المشيئة لا تنافي حرية العبد واختياره للفعل ولهذا جمع الله بين المشيئتين بقوله ( لمن شاء منكم أن يستقيم ، ومسأ تشاؤون الا أن يشاء الله رب العالمين ) .

كما أنه لا تلازم بين تلك المسيئة وبين الامر الشرعى المتعلق بما يحبه الله ويرضاه ، نقد يشاء الله ما لا يحبه ويحب ما لا يشاء كونه ( نالاول ) كمشيئته وجود أبليس وجنوده ( والثاني ) كمحبة أيمان الكفار وطاعات الفجار وعدل الظالمين وتوبة الفاستين ولو شساء ذلك لوجد كله ، نانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن .

وكذلك لا منافاة بين عموم خلقه تعالى لجميع الانسياء وبين كون العبد فاعلا لفعله ، فالعبد هو الذى يوصف بفعله فهو المؤمن والكافر والبر والفاجر والمسلى والصائم ، والله خالقه وخالق فعله لانه هو الذى خلق فيه القدرة والارادة اللتين بهما يفعل .

يقول العلامة الشيخ عبد الرحمن بن ناصر آل سعدى غفسر الله له وأجزل مثوبته:

ان العبد اذا صلى وصام وفعل الذير أو عبل شيئا بن المعاصى كان هو الفاعل لذلك العبل الصالح ، وذلك العبل السيء . وفعله المذكور بلا ريب قد وقع باختياره وهو يحس ضرورة أنه غير مجبور على الفعل أو الترك وأنه لو شاء لم يفعل وكان هذا هو الواقع فهو الذي نص أنه عليه في كتابه ونص عليه رسوله حيث أضاف الإعبال صالحها وسيئها إلى العباد وأخبر أنهم الفاعلون لها وأنهم ممدوحون عليها أن كانت صالحة ومثابون ، وملومون عليها أن كانت سيئسة ومعاتبسون عليها .

ققد تبين واتضح بلا ريب أنها واقعة منهم باختيارهم وأنهم اذا شاءوا قعلوا واذا شاءوا تركوا ، وأن هذا الامر ثابت عقلا وحسا وشرعا ومشاهدة .

وسع ذلك اذا اردت أن تعرف أنها وأن كأنت كذلك وأتعبة منهم كيف تكون داخلة في القدر وكيف تشملها المشيئة أ فيقال بسأى شيء وقعت هذه الاعمال المسادرة من العباد خيرها وشرها أ فيقال بتدرتهم وأرادتهم ، هذا يعترف به كل أحد ، فيقال : ومن خلق قدرتهم وأرادتهم ومشيئتهم أ فالجواب الذي يعترف به كل أحد أن ألله هو

وَالْكَائِرُ وَالْبُرُّ وَالْفَاجِرُ وَالْمُسَلِّي وَالْصَّائِمُ وَلِلْحِبَادِ تُعَرَّقُ عَلَى أَعْمَالِهِم وَلَهُم إِرَادَةٌ وَاللهُ خَالِقُهُم وَقُدرَتهم وَإِرَادُتهم كُمَا قَالَ تَعَالَى (رِلْمَن شَاءُ مِنكُ مَ أَن يَستَقِيمَ وَمَسا تَصَافُونَ إِلَّا أَن يَشسَاءَ اللهُ رُبُّ الْعَالَمِينُ )

الذى خلق قدرتهم وارادتهم ، والذى خلق ما به تقع الانعال هسو الخالق للانهال نهذا هو الذى يحل الاشكال وينمكن العبد أن يعتل بقلبه اجتماع القدر والقضاء والاختبار ، ومع ذلك نهو تعالى أمد المؤمنين باسباب والطاف واعانات متنوعة وصرف عنهم الموانع كما قال صلى الله عليه وسلم ( أما من كان من أهل السعادة نسييسر لعمل أهسل السعادة) وكذلك خذل الفاسقين ووكلهم الى أنفسهم لاتهم لم يؤمنوا به ولم يتوكلوا عليه نولاهم ما تولوا لانفسهم ، أه)

وخلاصة مذهب اهل السنة والجماعة في القدر والمعال العباد ما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة من أن الله سبحاته هو الخالسق لكل شيء من الاعيان والاوصاف والانحال وغيرها وأن مشيئته تعالى عامة شاملة لجميع الكائنات غلا يقع منها شيء الا بتلك المشيئة وأن خلقه سبحاته الاشياء بمثعيئته أنما يكون وفقا لما علمه منها بعلمه القديم ، ولما كتبه وقدره في اللوح المحفوظ وأن للعباد قدرة وأرادة تقع بها أنمالهم وأتهم الفاعلون حقيقة لهذه الانمال بمحض أختيارهم وأنهم لهذا يستحقون عليها الجزاء أما بالمدح والمثوبة وأن نسبتها السي والمتوبة وأن نسبة هذه الانمال الى المباد عملا لا ينافي نسبتها السي الفراء وخلقا لاته هو الخالق لجميع الاسباب التي وقعت بهسا .

وضل في القدر طائفتان كما نقدم ( الطائفة الاولى ) القدرية نشأة القدر الذين هم مجوس هذه الامة كما ورد ذلك في بعض الاحاديث مرغوما وموقوفا وهؤلاء ضلوا بالتقريط وانكار القدر وزعمسوا أنه

وَهَذِهِ الدَّرَجَةُ مِنَ التَّكْرِ يُكُذَّبُ بِهَا عَامَّةُ الْتَكْرِيَّةِ الذِينَ سَمَّاهُمُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مَجُوسَ هَذِهِ الأُمُّةِ وَيَعْلُو فِيهَا قَومٌ مِن أَهلِ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مَجُوسَ هَذِهِ الأُمُّةِ وَيَعْلُو فِيهَا قَومٌ مِن أَهلِ اللهِ الإَثْبَاتِ كَتْى سَلَبُوا المَبدَ قُدرَتُهُ وَاخِتِيَارُهُ وَيُخْرِجُونَ عَن أُمْعَالِ اللهِ وَأَحْكَابِهِ خُكْمَهَا وَمَصَالِحُهَا .

## ( فَصَحَالًا )

وَمِن أَصُولِ أُهلِ السُّنَةِ وَالجَمَاعَةِ أَنَّ الدِّينَ وَالإِيمَانَ قُولٌ وَعَمَلُ قُولُ القَلْبِ وَاللَّينَانِ وَالجَوَارِحِ ، وَأَنَّ الإِيمَانَ يَزِيدُ القَلْبِ وَاللَّينَانِ وَالجَوَارِحِ ، وَأَنَّ الإِيمَانَ يَزِيدُ بِالطَاعَةِ وَيَنْتَصُلُ بِالمُعْصِيَةِ ، وَهُم مَعَ ذَلِكَ لا يُكَثَّرُونَ أَهَلَ البَّلَةِ بِمُطلَقِ المُعَاصِي وَالكَبَائِرِ كُمَا يَفِعَلُهُ الخُوَارِجُ بَلَ الْأَهُوهُ الإِيمَانِيَّةُ ثَابِئَةً مَعَ المَعَامِي

لا يمكن الجمع بين ما هو ثابت بالضرورة من اختيار العبد في معله وبسئوليته عنه ، وبين ما دلت عليه النصوص من عموم خلقه تعالى مشيئته لان ذلك العموم في زعمهم ابطال لمسئولية العبد عن معله وهدم للتكاليف مرجدوا جانب الامر والنهى وخصصوا النصوص الدالة على عموم المخلق والمشيئة بما عدا المعال العباد واثبتوا أن العبد خالق لفعله بقدرته وارادته ، ماثبتوا خالقين غير الله ولهذا سموا مجوس هذه الامة ، لان المجوس يزعمون أن الشيطان يخلق الشسر والاشياء المؤذية ، مجملوه خالقا مع الله ، مكذلك هؤلاء جعلوا العباد خالقين مسم الله .

( والطائفة الثانية ) يتال لها الجبرية وهؤلاء غلوا في أثبات القدر حتى انكروا أن يكون للعبد فعل حقيقة بل هو في زعمهم لا حرية لسه ولا اختيار ولا فعل كالريشة في مهب الرياح وأنها تسند الافعال اليه مجازا فيقال صلى وصام وقتل وسرق كما يقال طلعت الشمس وجرت الريح ونزل المطر ، فاتهموا ربهم بالظلم وتكليف العباد بما لا قسدرة لهم على ما ليس من فعلهم ، واتهموه بالعبسث في

كُمَّا قَالَ سُبِحَانَهُ ( نَمَن عُنِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيءٌ فَاتِباعٌ بِالمُعرُوفِ ) وَقَالَ ( وَإِن طَائفَتَانِ مِنَ المُؤْمِنِينَ التَتَلُوا فَأُصِلِحُوا بَينَهُمَا فَإِنْ بَخَت إحدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَى . فَقَاتِلُوا التي تَبغِي خَتْى تَغِيءَ إِلَى أُمرِ اللهِ فَإِنْ مَاعَتُ عَلَى الأَخْرَى . فَقَاتِلُوا التي تَبغِي خَتْى تَغِيءَ إِلَى أُمرِ اللهِ فَإِنْ مَاعَتُ فَلَى اللَّهِ فَإِنْ مَاعَتُ فَأَصِلِحُوا بَينَهُمَا بَينَهُمَا اللَّهِ المُعلِ وَأَلْسِطُوا إِنْ اللَّهِ الْمُعلِى ) فَأَصِلُوا إِنْ اللَّهِ الْمُعلِى المُعلِى المُعلِى المُعلِى اللَّهِ المُعلِى )

تكليف العباد وابطلوا الحكمة من الامر والنهى ألا ساء ما يحكمسون .
سبق أن ذكرنا في مسألة الاسماء والاحكام أن أهل السنة والجماعة
يعتقدون أن الايمان قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالاركان وأن
هذه الثلاثة داخلة في مسمى الايمان المطلق . فالايمان المطلق يدخل
فيه جميع الدين ظاهره وباطنه اصوله وفروعه ، فلا يستحق اسمم
الايمان المطلق الا مع جمع ذلك كله ولم ينقص منه شيئا .

ولما كانت الاعمال والاقوال داخلة في مسمى الايمان كان الايمان قابلا للزيادة والنقص ، نهو يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية كما هسو صريح الادلة من الكتاب والسنة وكما هو ظاهر مشاهد من تفاوت المؤمنين في عقائدهم واعمال قلوبهم واعمال جوارحهم .

ومن الادلة على زيادة الايمان ونقصه أن الله قسم المؤمنين ثلاث طبقات غقال سبحاته (ثم أورثنا الكتاب الذين اصطغينا من عبادنا غمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات باذن الله ) غالسابقون بالخيرات هم الذين أدوا الواجبات والمستحبات وتركوا المحرمات والمكروهات وهؤلاء هم المقربون ، والمقتصدون هم الذين اقتصروا على أداء ألواجبات وترك المحرمات ، والظالمون لانفسهم هم الذين اجتراوا على بعض المحرمات وقصروا بيعض الواجبات مع بقاء أصل الايمان معهم .

ومن وجوه زيادته ونقصه كذلك أن المؤمنين متفاوتون في علوم الايمان ممنهم من وصل اليه من تفاصيله وعقائده خير كثير مازداد به

( إِنَّهَا المؤمِنُونَ إِخَوَةٌ فَأَصِلِحُوا بَيَنَ أَخَوَيْكُم ) ولا يستلبون الفَاسِسِقُ المَلِئُ الإسلامِ بِالكُلْيَّةِ وَلَا يُخَلِّدُونَهُ فِي النَّارِ كُمَا تَقُولُ المُعَثِرِلَةُ بُلَ القَاسِقَ يَدَخُلُ فِي اسمِ الإِيمَانِ المُطلَقِ كَمَا فِي قَولِهِ ( مَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ) وَقَد

ايمانه وتم يتينه ومنهم من هو دون ذلك حتى يبلغ الحال ببعضهم أن لا يكون معه الا أيمان أجمالي لم يتيسر له من التفاصيل شيء ، وهو مع ذلك مؤمن ، وكذلك هم متفاوتون في كثير من أعمال القلسوب والجوارح وكثرة الطاعات وقلتها .

واما من ذهب الى أن الايمان مجرد التصديق بالقلب وأنه غيسر قابل للزيادة أو النقص كما يروى عن أبى حنيفة وغيره فهو محجوج بما ذكرنا من الادلة قال عليه السلام ( الايمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا أله الا ألله وأدناها أماطة الاذى عن الطريق ) ومع أن الايمان المطلق مركب من الاقوال والاعمال والاعتقادات فهى ليست كلها بدرجة واحدة ، بل العقائد أصل في الايمان فمن أنكر شيئًا مما يجب اعتقاده في ألله أو ملائكته أو كتبه أو رسله أو اليوم الآخر أو مما هو معلوم من الدين بالضرورة كوجوب الصلاة والزكاة وحرمة الزنا والقتل الغ فهو كافر قد خرج من الايمان بهذا الانكار .

ولها الفاسق الملى الذى يرتكب بعض الكبائر مع اعتقاده حرمتها فأهل السنة والجماعة لا يسلبون عنه اسم الايمان بالكلية ولا يخلدونه في النار كما تقول المعتزلة والخوارج بل هو عندهم مؤمن ناقص الايمان قد نقص من ايمائه بقدر معصيته أو هو مؤمن فاسق فلا يعطونه اسم الايمان المطلق ولا يسلبونه مطلق الايمان .

وادلة الكتاب والسنة دالة على ما ذكره المؤلف رحمه الله من ثبوت مطلق الايمان مع المعصية قال تعالى ( يا أيها الذين آمنسوا لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء ) فناداهم باسم الايمان مع وجود

لاَ يَدخُلُ فِي اسم الإِيمَانِ المُطلَقِ كَمَا فِي قُولِهِ تَعَالَى ( إِنْمَا المُؤْمِنُونَ الذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلْتَ قُلُوبُهُم وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِم آياتُهُ زَادَتَهُم إِيمَانَا ) وَقُولُه صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَمَ ( لاَ يَزنِي الزَّانِي هِينَ يَزنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلاَ يَسَرِقُ مُؤْمِنٌ ، وَلاَ يَسَرَبُ الخَعرَ هِينَ يَشَرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلاَ يَسَرَبُ الخَعرَ هِينَ يَشَرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلاَ يَنتَهِبُ نَهِبَةٌ ذَاتَ شَرَفَهِ يَرفَعُ النَّاسُ إِلَيهِ فِيهَا أَبْصَارُهُم حِينَ يَنتَهُبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ) .

وَنَعُولُ هُوَ مُؤْوِنُ نَاقِصُ الإِيمَانِ ، أُو مُؤْوِنَ بِإِيمَانِهِ مَاسِقٌ بِكَبِيرَتِهِ ، فَالْ يُعَلَّقُ الاسم . فَلَا يُعطَى الاسم المطلَقَ وَلاَ يُسلَبُ مُطلَقَ الاسم .

## (فَصَحَالٌ)

« وَمِن أُصُولِ أُهلِ السَّنَّةِ وَالجَمَاعَةِ مَسلَامَةُ قُلُوبِهِم وَأَلسَنَتِهِم لِأَصحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَمَسلَّمَ كَمَّا وَصَفَهُم اللهُ به في قُولِهِ تَصَالَى ( وَالذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعِدِهِم يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِر لَنَا وَلإِحْوَانِنَا الذينَ سَبَقُونًا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُوفَتُ

المنصبية وهي موالاة الكفار منهم الغ .

( نائسدة ) الايمان والاسلام الشرعيان متلازمان فى الوجسود فلا يوجد اهدهما بدون الآخر بسل كلما وجد ايمان صحيح معتد بسه وجد مسه اسلام وكذلك المكس ولهذا قد يستفنى بذكر احدهما عسن الآخر لان احدهما اذا أفرد بالذكر دخل فيه الآخر وأما اذا ذكرا معسا مقترنين أريد بالايمان التصديق والاعتقاد وأريد بالاسلام الانتيسساد الظاهرى من الاقرار باللسان وعمل الجوارح ولكن هذا بالنسبة السي مطلق الايمان أما الايمان المطلق فهو الحس مطلقا من الاسلام وقسد يوجد الاسلام بدونه كما فى قوله تعالى ( قالت الاعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا اسلمنا ) فاخبر باسلامهم مع نفى الايمان عنهم ، وفى حديث جبريل ذكر المراتب الثلاث الاسلام والايمان والاحسان فدل

رَحِيهُ ) وَهَاعَةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّهُ فِي قَولِسِهِ لاَ تَسُبُسُوا أَصَحَابِي هَوَالَّذِي نَفسِي بِيَهِ أَوْ أَنْ أَحَدَكُهُ الْغَقُ مِثْلُ أُحُدِ ذُهَبِساً مَا بَلَغَ مُهُ لَّ أَحَدِهِم وَلا نَصِيفَهُ ) وَيَقبَلُونَ مَا جَاءَ بهِ الكِتَّابُ وَالسَّنَسةُ وَالإجبَاعُ مِنْ فَضَائِلِهِم وَمَرَانِهِم وَيُغَضِّلُونَ مَن أَنفَقَ مِن قَبسلِ الفَتح وَهُوَ صَلحُ الحَدَيْبِية وَقَاتَلَ عَلَى مَن أَنفَقُ مِن بَعدُ وَقَاتِلَ ، وَيُقدَّمُهُ وَالمُونِ اللهَ قَسلُ اللهَ عَسلُ المُواجِرِينَ عَلَى الْأَنصَارِ وَيُؤمِنُونَ بِأَنْ اللهَ قَسلُ اللهَ قَسلُ اللهَ السَيرِ المُحَاجِرِينَ عَلَى الْأَنصَارِ وَيُؤمِنُونَ بِأَنْ اللهَ قَسلُ اللهَ قَسلُ اللهَ السَيرِ اللهَ اللهُ اللهُ

على أن كلا منها أخص مما مبلسه

يقول المؤلف ان من اصول اهل السنة والجماعة التي عارتوا بها من عداهم من اهل الزيغ والضلال انهم لا يزرون بأحد مسن المسحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يطعنون عليه ولا يحملون له حقدا ولا بضضا ولا احتقارا فقلوبهم والسنتهم من ذلك كله براء ولا يقولون فيهم الا ما حكاه الله عنهم بقوله ( ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين يتولون فيهم الا بالآيمة . فهذا الدعاء الصادر مهن جاء بعدهم مهسن اتبعوهم باحسان يدل على كمال محتهم لاصحاب رسول الله وثنائهم عليهم وهم اهل لذلك الحب والكريم لفضلهم وسنتهم وعظيم سابقتهم واختصاصهم بالرسول على الله عليه وسلم ولاحسانهم الى جميع الامة واختماصهم بالرسول على الله عليه وسلم ولاحسانهم الى جميع الامة خبر الا بواسطتهم وهم يوقرونهم ايضا طاعة لانبي صلى الله عليه وسلم خيث نهى عن سبهم والغض منهم ، وبين أن المهل التليل من أحد المحابه يغضل العمل الكثير من غيرهم وذلك لكمال اخلاصهم وصادق المحابه يغضل العمل الكثير من غيرهم وذلك لكمال اخلاصهم وصادق

والها قوله (ويفضلون من أنفق من قبل الفنح مد وهو صلح الحديبية موقاتل ، على من النق من بعده وقاتل ) فقد ورد النص القرآنى بذلك قال تعالى في سورة الحديد ( لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا وكلا وعد الله

وَكَاتُوا ثَلَاثَمِالَةً وَبِضَعَةً عَشَر « اعْمَلُوا مَاشِئْتُم فَقَسد غَفَرتُ لَكُسْم » وَبِأَنَّهُ لَا يَدُخُلُ النَارُ أَحَدُ بَايَعُ تَحتَ الشَّجَرُةِ كَمَا أَخْبَرَ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ . بَل لَقَد رَضِيَ اللهُ عَنهُم وَرَضُوا عَنهُ وَكَانُوا اكثرَ مِن أُلفي وَأَربَعِبِالَةٍ وَيَشْهَدُونَ بِالجَنَّةِ لِمَن شَهِدُ لَهُ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلُمَ كَالْعَشَرَةِ وَثَابِعِ بِنِ قَيسٍ بنِ شَهَاسٍ وَغَيرِهِم مِنَ الصَّحَابَة . كَالْعَشَرَةِ وَثَابِعِ بنِ قَيسٍ بنِ شَهَاسٍ وَغَيرِهِم مِنَ الصَّحَابَة .

وَيُقِرُّونَ بِهَا تُواتَرَ بِهِ النَّقِلُ عَن أَمِيرِ المؤمِنِين عَلَيَّ بِن أَبِي طَالِبٍ رُضِيَ اللهُ عَنهُ وَغَيرِهِ مِن أَنَّ خَيرَ هَذِهِ الْأُمَّةِ بَعدَ نَبِيِّهَا أَبُو بَكِ ثُمُّ عُمَّرُ وَيُكَ عُمَرُ وَيُكَلِّثُونَ بِعُثمَانَ وَيُرَبَّعُونَ بِعِلِي رَضِيَ اللهُ عَنهُم كَلَّت عَلَيهِ الآمُسَارُ وَكَمَسَا أَجْمَسَعَ سَا

الحسنى ) وأما تفسير الفتح بصلح الحديبية فذلك هو المشهور وقسد صبح أن سورة الفتح نزلت عقيبه وسمى هذا الصلح فتحا لما ترتب عليه من نتائج بعيدة المدى في عزة الاسلام وقوته وانتشاره ودخول النساس فيسسه .

وابا توله (ويتدمون المهاجرين على الانصار) فلان المهاجرين جمعوا الوصفين النصرة والهجرة ، ولهذا كان الخلفساء الراشسدون وبقية العشرة من المهاجرين وقد جاء القرآن بتقديم المهاجرين على الانصار في سورة التوبة والحشر وهذا التفضيل أنها هو للجملة علسي الجملة فلا ينافى أن في الانصار بن هو أغضل من بعض المهاجرين .

وقد روى عن ابى بكر أنه قال فى خطبته يوم السقيفة ( نحن المهاجرون وأول الناس اسلاما أسلمنا قبلكم وقدمنا فى القرآن عليكم فنحن الامراء وأقتم الوزراء ) .

واما قوله ( ويؤمنون بأن الله قال لاهل بدر الخ ) نقد ورد أن عمر رضى الله عنه لما أراد قتل حاطب بن أبى بلتعة وكان قد شمهسد بدرا لكتابته كتابا ألى قريش يخبرهم نيه بمسير الرسول صلى الله عليه

الصَّحَابُةُ عَلَى تَعْدِيمِ عُمْهَانَ فِي البَيْعَةِ هُعُ أَنَّ بَعَضَ أُهَلِ النَّسَفَةِ كَاتُوا قَدَ الْخَلَقُوا فِي عُمْهَا ﴿ بَعَدَ الْفَاقِيمِ عَلَى تَعْدِيمِ اللهُ عَنْهُمَا ﴿ بَعَدَ الْفَاقِيمِ عَلَى تَعْدِيمِ إِبِي بَكِرٍ وَعُمَر ﴿ أَيُهُمَا أَعْمَسُوا ۚ وَيَبَّعُسُوا ۚ وَيَسْكُنُوا وَرَبُّعُسُوا ۚ بِيَهِلِيّ. وَقَسَدُمُ فَسَانٌ وَسَكَتُوا وَرَبُّعُسُوا ۚ بِيَهِلِيّ. وَقَسَدُمُ فَسَومٌ ﴾

وسلم غقال له الرسول « وما يدريك يا عمر لعل الله أطلع على أهل بدر غقال أعملوا ما شنتم غفد غفرت لكسم » .

ولها قوله « وبأنه لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة ألم » فلاخباره صلى الله عليه وسلم بذلك ولقوله تعالى « لقد رخس الله عن المؤينين أذ يبايعونك تحت الشجرة » الآية ، فهذا الرضى ماتع من أرادة تعذيبهم ومستلزم لاكرامهم ومثوبتهم .

والما قوله ويشهدون بالجنة لمن شهد له الرسول صلى الله عليه وسلم كالعشرة وثابت بن قيس بن شماس وغيرهم من الصحابة) أما العشرة نهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وسعد بن أبى وقاص وسعيد بن زيد وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة بن الجرأح ، وألما غيرهم مكتابت بن قيس وعكاشة بن محصن وعبد ألله بن سلام وكل من ورد الخبر العسجيع بأنه من أهل الجنة .

واما توله (ويؤمنون بما تواتر به النقل عن أمير المؤمنين علسى ابن ابى طالب وغيره من أن خير هذه الامة بعد نبيها أبو بكر وعمر مقد ورد أن عليا رضى الله عنه قال ذلك على منبر الكوفة وسمعه منه الجم الفنير وكأن يقول (مامات رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى علمنا أن المضلنا بعده أبو بكر وما مات أبو بكر حتى علمنا أن المضلنا بعسده عمسر) .

ولها قوله ( ويثلثون ويربعون بعلى النّج ) مَهذهسب جمهسور المل السنة أن ترتيب الخلفاء الرائسدين في الفضل على حسب ترتيبهم

عَلِيّاً وَهُومٌ تَوَقَّنُوا ، لِكِن استَقَرَّ أَمَلُ أُهلِ السَّنَةِ عَلَى تَقدِيم عُمُسَانَ مُمُ عَلِيْ ، وَإِنْ كَانَتُ هَذِهِ المَسْأَلَة سَسَالَة عُمْسَانَ وَعَلِيّ لَيَسَعَتْ مِن الْمُسُولِ التي يُضَلَّلُ المُخَالِفُ فِيهَا عِندَ جُمهُورِ أَهلِ السِنَّة لِكِن التي يُضَلَّلُ فِيها مَسْأَلُةُ الْخِلافَةِ ، وَذَلِسكَ أَنَّهُم يُومِثُونَ أَنْ الخَلِيفَة بَعد يُضَلَّلُ فِيها مَسْأَلُةُ الْخِلافَةِ ، وَذَلِسكَ أَنَّهُم يُومِثُونَ أَنْ الخَلِيفَة بَعد رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّم أَبُو بَكرٍ وَعُهَرُ ثُمُّ عُمْهَانَ ثُمُ عَلِي وَمَن طَعَن فِي خِلافَة أَحَدٍ مِنْ هَوْلاءِ مَهُو أَضَلُ مِن حِمَارٍ أَهلِهِ .

وَيُحِبُّونَ أَهلَ بَيتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وَيَتُولُونَهُم وَيَحَفَظُونَ فِيهِم وَصِيَّةَ رَسُولِ اللهِ حَيثُ قَالَ يَومَ غَدِيرٍ خُمِّ (أُذَكُّرُكُمُ اللَّهَ فِي آهلِ بَيتِي )

فى الخلافة وهم لهذا يفضلون عثمان على علي محتجبن بتقديم الصحابة عثمان فى البيعة على علي وبعض اهل السنة يفضل عليا لاته يرى ان ما ورد من الآثار فى مزايا علي ومناقبه اكثر . وبعضهم يتوقف فسى ذلك وعلى كل حال فمسالة التفضيل ليست كما قال المؤلف من مسائل الاصول التى يضلل فيها المخالف وانها هى مسالة فرعية يتسع لها الخلاف ، واما مسالة الفلافة فيجب الاعتقاد بأن خلافة عثمان كانت صحيحة لاتها كانت بمشورة من السنة الذين عينهم عمر رضى الله عنه ليختاروا الخليفة من بعده ، نمن زعم أن خلافة عثمان كانت باطلة وأن عليه التشيع على المناهرين والانصار .

اهل بيته صلى الله عليه وسلم عم منتحرم عليهم الصدقة وهم آل علي وآل جعفر وآل عقيل وآل العباس وكلهم من بنى هاشم ويلحق بهم بنو المطلب لقوله عليه السلام (انهم الم يفارقونا جاهلية ولا السلاما) فأهل السنة والجماعة يرعون لهم حرمتهم وقرابتهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم كما يحبونهم لاسلامهم وسبقهم وحسن بلائهم في نصرة دين الله عز وجل وغدير خم (بضم الخاء) قيل اسم رجل صباغ اضيف

وَقَالَ أَيضاً لِلمَبَّاسِ عَبِّهِ ، وَقَد اشْتَكَى إِلَيهِ أَنَّ بَعضَ قُرَيشٍ يَجِهُو بَنِي هَاشِمٍ ... فَقَالَ ( وَالذِي نَفسِي بِيدِهِ لاَ يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحِبُّوكُمْ فَي بَنِي هَاشِمٍ ... فَقَالَ ( وَالذِي نَفسِي بِيدِهِ لاَ يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحِبُّوكُمْ فِي إِسْمَاعِيلَ وَاصطَعَى مِن بَنِي إِسْمَاعِيلَ وَاصطَعَى مِن بَنِي إِسْمَاعِيلَ وَاصطَعَى مِن بَنِي إِسْمَاعِيلَ كَنَانَةَ وَاصطَعَى مِن كِنَانَةَ قُريشاً وَاصطَعَى مِن قُريسشِ بَنِي هَاشِم وَاصطَعَانِي مِن قُريسشٍ بَنِي هَاشِم وَاصطَعَانِي مِن بَنِي هَاشِم ) ،

هَاشِمْ وَاصطَعَانِي مِن بَنِي هَاشِم ) . وَيَتُوَلُّونَ أَزَوَاجَ رَمِنُولِ اللهِ صَلْى اللّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ أُمَّهَاتِ الْمُومِنِينَ وَيُوْمِنُونَ بِأَنْهُنَّ أَزْوَاجُهُ فِي الآخِرَةِ خُصُوصاً خَدِيجَة رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا أُمُّ أَكْثَرِ أُولَادِهِ وَأَوَّلَ مَن آمَنَ بِهِ وَعَاضَدَهُ عَلَى أُمْرِهِ وَكَانَ لَهَا مِنْهُ الْمُنزِلَةُ

اليه الغدير الذى بين مكة والمدينة بالجمعة ، وقيل خم اسم غيضة هناك نسب اليها الغدير ، والغيضة الشجر الملتف .

واما توله عليه السلام لعمه (والذي نفسى بيده لا يؤمنون حتى يحبوكم له ولقرابتي ) فمعناه لا يتم ايمان أحد حتى يحب أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم لله أولا لانهم من أوليائه وأهل طاعته الذين تجب محبتهم وموالاتهم فيه ، وثانيا لمكانهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم واتصال نسبهم به .

ازواجه صلى الله عليه وسلم هن من تزوجهن بنكاح فاولهن خديجة بنت خويلد رضى الله عنها تزوجها بمكة قبل البعثة وكانت سنه خمسا وعشرين وكانت هى تكبره بخمسة عشر قعاما ولم يتزوج عليها حتى توفيت وقد رزق منها بكل اولاده الا ابراهيم وكانت اول من آمن به وقواه على احتمال اعباء الرسالة وقد ماتت قبل الهجرة بثلاث سنين عن خمس وستين سنة فتزوج بعدها سودة بنت زمعة وعقد على عائشة رضى الله عنها وكانت بنت ست سنين حتى اذا هاجر الى المدينة بني بها وهي بنت تسع ومن زوجاته أيضا أم سلمة رضى الله عنها ترجها أبي سلمة وزينه، بنت جحش تزوجها بعد تطليق

العَالِيَةُ ، وَالصَّدِيقَة بِنت الصَّدِّيقِ رَضِيَ اللهُ عَنهَا التِي قَالَ فِيهَا النَّبِسيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ : ( فَضَلُ عَاللَسَةَ عَلَى النَّسَاءِ كَفَضلِ الثَّرِيدِ عَلَى سَالُسرِ الطَّعَسَامِ ) .

وَيَتَبَرُّ وَونَ مِن طَرِيقَةِ الرَّواهِضِ الذِينَ يُبغِضُونَ الصَّحَابِسَةَ وَيَسَبُّونَهُم، وَطَرِيقَةِ النَّوَاصِبِ الذِين يُوذُونَ أَهلَ البَيتِ بِعَولِ أَو عَملِ وَيُسَبُّونَهُم، وَطَرِيقَةِ النَّوَاصِبِ الذِين يُوذُونَ أَهلَ البَيتِ بِعَولِ أَو عَملِ وَيُسَكُونَ عَمَّا شَبَحَرَ بَينَ الصَّحَابَةِ وَيَعْولُونَ إِنَّ حَذِهِ الآثارُ المُرويَّاةَ فِي مَسَاوِيهِم مِنهَا مَا هُو كَاذِبُ وَمِنهَا مَا قَد زِيدَ فِيهِ وَنَعْصَ وَهُيْنَ عَسَن وَجِهِهِ وَالصَّحِيحُ مِنهُ هُم فِيهِ مَعذُورُونَ إِمَّا مُجتَّهِدُونَ مُصِيبُونَ وَإِسَا مُجتَهِدُونَ مُصَيبُونَ وَإِسَا مُجتَهِدُونَ مُحَمِيثُونَ وَهُم مَعَ ذَلِكَ لَا يَعتَقِدُونَ أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ مَعصُومٌ عَن كَبَائِرِ الاثم وَصَغَائِرِهِ ، بَل يَجُوزُ عَلَيهِم الثَّنُوبُ فِي الجَملَةِ وَلَهُمْ مِنَ السَّيَاتِي وَالْفَصَائِلِ مَا يُوجِبُ مَعْوَدُ مَلَ يَصَدُرُ مِنهُم إِن صَدَر وَلَهُمْ مِنَ السَّيْئَاتُ مَا لاَ يُعَدِّرُ لَمُن بَعدَهُم فِنْ لَهُم مِنَ المَسَنَاتِ مَا لَيسَ لَن بَعدَهُم فِنْ لَهُم مِنَ المَسَنَاتِ مَا لَيسَ لَن بَعدَهُم فِنْ المَسَنَاتِ مَا لَيسَ لِنَ بَعدَهُم .

وَقَد كَبُتَ بِقُولِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُم خَيرُ التُرُونِ وَأَنَّ الْمُدْ مِن أَحَدِهِم إِذَا تَصَدُّقَ بِهِ كَانَ اَمْضَلَ مِن جَبَلِ أُكْدٍ ذَهَباً مِمَّنَبَعدَهُمُ

زيد ابن حارثة لها أو على الاصح زوجه ألله أياها . وجويرية بنست الحارث وصفية بنت حُريه بنت عبر وزينب بنت خزيه الحارث وكلهن أمهات المؤمنين ، وهن أزواجه صلى الله عليه وسلم في الآخرة وأغضلهن على الاطلاق خديجة وعائشة رضى الله عنهما .

يريد أن أهل السنة والجماعة يتبرؤون من طريقة الروافض التى هى الغلو فى عَلِيّ وأهل بيته وبغض من عداه من كبار الصحابة وسبهم وتكفيرهم ، وأول من سماهم بذلك زيد بن عَلِيّ رحمه الله لاتهم لما طلبوا منه أن يتبرأ من أمامة الشيخين أبى بكر وعمر ليبايعوه أبى ذلسك فتقرقوا عنه فقال رفضتمونى ، فمن يومئذ قيل لهم رافضة ، وهسم

ثُمَّ إِذَا كَانَ قَد صَدَرَ مِن أُحَدِهِم ذَنَبُّ فَيَكُونُ قَد تَابَ مِنهُ أَو أَنسَى بِحَسَنَاتٍ تَهِدُوهُ أَو غُفِرَ لَهُ بِفَضلِ سَابِقَتِهِ أَو بِثَنفَاعَةِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ الذِي هُم أُحَقُّ الناسِ بِشَفَاعَتِهِ أَو ابتُلِيَ بِبَلاَهٍ فِي الدُّنيَا كُثُرُ بِهِ عَنهُ . فَإِذَا كَانَ هَذَا فِي النَّنُوبِ المُحَقَّقَةِ فَكَيتَ الأَمُورُ التِي كَاتُوا لِمِيهَا بِهِ عَنهُ . فَإِذَا كَانَ هَذَا فِي النَّنُوبِ المُحَقَّقَةِ فَكِيتَ الأَمُورُ التِي كَاتُوا لِمِيهَا يُجتَهِدِينَ إِن أَصَابُوا مَلَهُم أَجرَانِ وَإِن أَخْطَأُوا مَلَهُم أُجرُ وَاحِدٌ وَالخَطَأُ مَنْ فَنُوبِ مَنْ أَخْطَأُوا مَلَهُم أُجرُ وَاحِدٌ وَالخَطَأُ مَنْ مَنْ إِن أَصَابُوا مَلَهُم أَجرَانِ وَإِن أَخْطَأُوا مَلَهُم أُجرُ وَاحِدٌ وَالخَطَأُ مَنْ فَنُوبِ مِنْ النَّانِ مَنْ اللهُ مَنْ أَجرُ وَاحِدٌ وَالخَطَأُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ أَجْرُ وَاحِدٌ وَالخَطَأُ مَا الْمَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ المُن اللهُ ال

نرق كثيرة منهم الغالية ومنهم دون ذلك .

ويتبرؤون كذلك من طريقة النواصب الذين نامبوا اهمل بيت النبوة العداء لاسباب وامور سياسية معروغة ولم يعد لهمؤلاء وجمود الآن .

ويمسك اهل السنة والجماعة عن الفوض فيما وقع من نزاع بين الصحابة رضى الله عنهم لاسبها ما وقع بين عُلِيّ ومعاوية وعبرو بن العاص مقتل عثمان وما وقع بعد ذلك بين عَلِيّ ومعاوية وعبرو بن العاص وغيرهم ويرون أن الآثار المروية في مساويهم اكثرها كذب أو محرف عن وجهه ، وأما الصحيح منها فيعذرونهم فيه ويتولون أنهم متأولون مجتهدون ، وهم مع ذلك لا يدعون لهم العصمة من كبسار الذبوب وصفارها ولكن ما لهم من السوابق والفضائل وسحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم خير القرون وافضلها ومدهم أو نصيفه أفضل من جبل أُحُد ذهبا يتصدق به من بعدهم فسيئاتهم مغفورة الى جانب حسناتهم الكثيرة .

يريد المؤلف رحمه الله أن ينفى عن الصحابة رضى الله عنهم أن يكون أحدهم قد مات مصرا على ما يوجب سخط الله عليه من الذنوب بل أذا كأن قد صدر الذنب من أحدهم فعلا فلا يخلو عن أحد هذه

وَمِن أَصُولِ أَهلِ السُّنَّةِ وَالتَّصدِيقِ بِكَرَامَاتِ الْأُولِيَاءِ وَمَا يُجرِي اللهُ عَلَى آيدِيهِم مِن خَوَارِقِ المَادَاتِ .

الامور التى ذكرها أماما أن يكون قد تاب منه قبل الموت أو أتسى بحسنات تذهبه وتبحوه أو غفر له بغضل سالفته فى الاسلام كما غفر لاهل بدر واصحاب الشجرة أو بشغاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهم اسعد الناس بشفاعته واحقهم بها أو ابتلى ببلاء فى الدنيا فى نفسه أو ماله أو ولده لمكفر عنه به ، لهذا كان هذا هو ما يجمب اعتقاده لميهم بالنسبة الى ما ارتكبوه من الذنوب المحققة لمكيف فى الامور التسى هي موضع اجتهاد والخطأ لميها مغفور ، ثم أذا قيس هذا السذى اخطأوا لهيه الى جنب ما لهم من محاسن ولمضائل لم يعد أن يكسون الخطأوا لهيه الى جنب ما لهم من محاسن ولمضائل لم يعد أن يكسون الختارة فى بحر ، لها لله الذى اختار نبيه صلى الله عليه وسلم هو الذى اختار له هؤلاء الاصحاب ، لهم خير الخلق بعد الانبياء والصفوة المختارة من هذه الامة التى هى ألفال الامم .

ومن تأمل كلام المؤلف رحمه الله في شان الصحابة عجب اشد المحب مما يرميه به الجهلة المتعصبون وادعائهم عليه أنه يتهجم على الدارهم ويغض من شاتهم ويخرق اجماعهم الى آخر ما قالوه من مزاعم ومفتريسات .

وقد تواترت نصوص الكتاب والسنة ، ودلت الوقائع قديما

وحديثا على وقوع كرامات أن الأوليائه المتبمين لهدى أنبيائهم ، والكرابة أمر خارق للمادة يجريه الله على يد ولى من أوليائه ممونسة له على المر دينى أو دنيوى ، ويغرق بينها وبين المعجزة بأن المعجزة تكون مقرونة بدعوى الرسالة بخلاف الكرامة .

ويتضمن وقوع هذه الكرامات حكم ومصالح كثيرة أهمها :

اولا: انها كالمعجزة تدل اعظم دلالة على كمال تدرة الله ونفوذ مشيئته ، وانه نعال لما يريد ، وان له فوق هذه السنن والاسباب المعتادة سننا اخرى لا يتع عليها علم البشر ، ولا تدركها اعمالهم ، نمن ذلك قصة اصحاب الكهف ، والنوم الذى اوقعه الله بهم تلك المدة الطويلة مع حفظه تعالى لابدانهم من التعلل والفناء ، ومنها ما اكرم الله به مريم بنت عمران من ايصال الرزق اليها وهي في المحراب حتى عجب من ذلك زكريا عليه السلام ، وسالها : انى لك هذا ، وكذلك حملها بعيسى بلا اب وولادتها اياه ، وكلامه في المهد وغير ذلك .

ثانيا: أن وقوع كرامات الأولياء هو في الحقيقة معجزة للانبياء ،
لان تلك الكرامات لم تحصل لهم الا ببركة متابعتهم لانبيائهم وسيرهم
علسى هديهسم .

ثالثاً : ان كرامات الاولياء هى البشرى التى عجلها الله لهم فى الدنيا غان المراد بالبشرى كل أمر يدل على ولايتهم وحسن عاقبتهم ومن جملة ذلك الكرامات .

(فَسَمْسَلٌ)

ثم مِن طَرِيقَةِ أَهلِ السَّنَةِ وَالجَمَاعَةِ النَّبَاعُ اَثَارِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم بَاطِنا وَظاهِرا وَاتّبَاعُ سَبِيلِ السَّابِقِينَ الْأَوْلِينَ مِسنَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم حَيْثُ وَالْمَسَارِ وَاتّبَاعُ وَصِيْبِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيب وَسَلَّم حَيْثَ تَسَالَ عَلَيكُم بِسُنَّتِسِي وَسُنَّسِةِ الخُلْفَسِاءِ الرَّائِسِدِينَ المهدِيَّينَ مِن بَعدِي مَنَسَّكُوا بِهَا وَعَشُوا عَلَيها بِالنَّواهِدِ وَإِيَّاكُم وَمُحتناتِ الْأَمُورِ فَهَانَّ كُلُّ بِدعة صَلَّالًة . وَيَعلَمُونَ أَنْ أَصَدَقَ النَّالَم كُلامُ اللهِ عَلَى عَيرِه مِن كَلام أَسنَاهِ النَّاسِ ، وَيُقَدِّمُونَ هُدَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ وَيُوثِرُونَ كَلاَمَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وَيُوثِرُونَ كَلاَمَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وَيُوثِرُونَ كَلامَ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وَيُوثِرُونَ كَلاَمَ اللهِ عَلَى عَيرِهِ مِن كَلام أَسنَاهِ النَّاسِ ، وَيُقَدِّمُونَ هُدَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّم وَيُوثِرُونَ المَعْول أَهْلَ الجَمَاعَةِ فِي الْجَمَاعُ وَضِدَهَا الْفَرَةَ ، وَإِنْ الْجَمَاعَة هِي الْجِمَاعُ وَضِدَهَا الْفُرِقَةُ ، وَإِن لَكُنَ عَلَيهِ وَالْجَمَاعُ الْمُعَاعِبِ وَالسَّنَةِ مَن الْعَلَى الْعَمْ النَّاسُ مِن التَولُ وَأَعْمَالٍ بَاطِئَةٍ أَو طَاهِرَةٍ مِن كَاللهِ عَلَى مُنَا عَلَيهِ إِللْهِ عَلَى عَلَي الْمَالِ بَاطِئَةٍ أَو طَاهِرَةِ عَلَى اللهُ تَعْلَقُ بِالدِي يُعْتَفِي الْعِلْمِ وَالدَّيْنِ وَالْمَالُ بَاطِئَةٍ أَو طَاهِرَةً مِنْ الْتَوْسُ الْتَوْلُ وَأَعْمَالُ بَاطِئَةٍ أَو طَلَامِرَةً وَالْمُولُ الثَّلُولُ وَالْمَالُ مُ النَّهُ الذِي يَنْفُوم الْمُعْلِي بَاللهِ السَّلُهُ الشَلْفُ الشَّهُ النَّالِي الشَّعْلِ النَّاسُ فَي الْعَلْمُ وَالْمُولُ الْمُعْلَى الشَّعْلِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُولُ الشَّلُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُولُ الْمُعْلِي اللهُ اللهُو

هذا ولم تزل الكرامات موجودة لم تنقطع في هذه الامة السي يوم التيامة والمشاهدة اكبر دليل ، وانكر الفلاسفة كرامات الاوليناء كما أنكروا معجزات الانبياء ، وانكر الكرامات ايضا المعتزلة وبعض الاشاعرة بدعوى التباسها بالمعجزة ، وهي دعوى باطلة ، لان الكرامة كما قلقا لا تقترن بدعوى الرسالة .

لكن يجب التنبه الى أن ما يقوم به الدجاجلة والمشعوذون من اصحاب الطرق المبتدعة الذين يسمون انفسهم بالمتصوفة من اعمسال ومخاريق شيطانية كدخول النار وضرب انفسهم بالسلاح والامساك بالثعابين والاخبار بالفيب الى غير ذلك ليس من الكرامات في شيء

ثم هُم مَعَ هذِهِ الْأُصُولِ يَامُرُونَ بِالمعرُوبِ وَيَنهُونَ عَنِ الْمَنكِرِ عَلَى مَا تُوجِبُهُ الشَّرِيعَة ، وَيَرُونَ إِقَامَة الحَجِّ وَالجِهَادِ وَالجُمْعِ وَالأَعبَادِ مَسعَ الأَمْرَاءِ أَبرَاراً كَاثُوا أَو مُجَّاراً ، وَيُحَافِظُونَ عَلَى الجُمَاعَاتِ وَيَدِينُونَ بِالنَّصِيحَةِ لِلأَمْةِ وَيَعتَقِدُونَ مَعنَى قَولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « المُؤْمِنُ لِالمُومِنِ كَالبُنيَانِ يَشُدُّ بَعضهُ بَعضاً » وَقَبَلِكَ بَينَ أَصَابِعِهِ ، وَقُولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « المُؤْمِنِ اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوَادُهِم وَثَرَاحُهِم وَتَعَاطُهِم كَمثلِ الجَسْدِ إِذَا السَنتَى مِنهُ عُصْلُ قَدَاعَى لَهُ سَائرُ الجَسَدِ بالحُمْق وَالشَهْرِ » وَيَعاطُهُم وَيَراحُهِم وَتَعَاطُهُم كَمثلِ وَيَعتقِدُونَ بَعنَى البَعْمَ وَلَدَّهُم وَيُراحُومِ وَلَارْضَا بِهُرَّ القَضَاءِ وَيَامُرُونَ بِالصَّمِرِ عِندَ البَلَاءِ وَالشَّكِرِ عِندَ الرَّخَاءِ وَالرَّضَا بِهُرَّ القَضَاءِ وَيَدَعُونَ بَالصَّبرِ عِندَ البَلَاءِ وَالشَّكِرِ عِندَ الرَّخَاءِ وَالرَّضَا بِهُرَّ القَضَاءِ وَيَدَعُونَ بَالصَّبرِ عِندَ البَلَاءِ وَالشَّكِرِ عِندَ الرَّخَاءِ وَالرَّضَا بِهُرَّ القَضَاءِ وَيَعتقِدُونَ بَعضًا وَيَعتقِدُونَ بَعنَى المُعْمِلِ وَيَعتقِدُونَ بَعنَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « أَكْمَلُ المُؤْمِنِينِ إِيماناً أَحْسَنُهُم خُلُقاً » وَيَعتقِدُونَ بَعنَى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « أَكْمَلُ المُؤْمِنِينِ إِيماناً أَحْسَنُهُم خُلُقاً » وَيُعتقِدُونَ اللّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ مَسَى فَطَعَكَ ، وَتُعطِسي مَن حَرَسَكَ ،

مان الكرامة انما تكون لاولياء الله بحق وهؤلاء أولياء الشيطسان .

قوله (ثم من طريقة اهل السنة الغ) هذا بيان لمنهج اهل السنة والجماعة في استنباط الاحكام الدينية كلها ، اصولها ومروعها بعد طريقتهم في مسائل الاصول ـ وهذا المنهج يقوم على اصول ثلائسة : اولها ـ كتاب الله عز وجل الذي هو خير الكلام واصدقه ، لمهسم لا يقدمون على كلام الله كلام احد من الناس ، وثانيها ـ سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وما اثر عنه من هدى وطريقة لا يقدمون على ذلك هدى احد من الناس ، وثالثها ـ ما وتع عليه اجماع الصدر الاول من هذه الامة قبل التفرق والانتشار وظهور البدعة والمقالات ، وما جاءهم بعد ذلك مما قاله الناس وذهبوا اليه من المقالات ووزنوها بهذه الاصول الثلاثة التي هي الكتاب والسنة والاجماع ، غان واغتها قبلوه وأن خالفها ردوه أيا كان قائله وهذا هو المنهج الوسط والصراط المستقيم خالفها ردوه أيا كان قائله وهذا هو المنهج الوسط والصراط المستقيم

وَتَعَفُو عَبَّن ظَلَمْكَ ، وَيَامُرُونَ بِبِرِّ الْوَالِدَينِ وَصِلَةِ الْأَرْ هَامِ وَحُسنِ الْجَوَارِ
وَالإحسَانِ إِلَى الْيَعَامِي وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَالرِّفْقِ بِالْمَلْسُوكِ
وَيَنْهُونَ عَن الْفَحْرِ وَالْخَيْلَاء وَالْبَغِي وَالاستِطَالَةِ عَلَى الْخَلقِ بِحَقِّ أَو
بِغَيرِ حَقِّ وَيَامُرُونَ بِمَعَالِي الأَخْلَاقِ وَيَنْهُونَ عَن سَغْسَافِهَا وَكُلُّ مَا يَتُولُونَهُ
وَيَغْعَلُونَهُ مِن عَذَا وَغَيرِهِ فَإِنَّهَا هُم فِيهِ مُتَّبِعُونَ لِلْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ وَطُرِيقَتُهُم
وَيَغْعَلُونَهُ مِن عَذَا وَغَيرِهِ فَإِنَّهَا هُم فِيهِ مُتَبِعُونَ لِلْكِتَابِ وَالسَّنَةِ وَطُرِيقَتُهُم
وَيَغْمَلُونَهُ مِن عَذَا وَغَيرِهِ فَإِنَّهَا هُم فِيهِ مُتَبِعُونَ لِلْكِتَابِ وَالسَّنَةِ وَطُرِيقَتُهُم
عَيْ دِينُ الإسلامِ الذي بَعَثَ اللهُ بِهِ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلْبُ وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثِ وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَى عَلَى عَلَى وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلْنَ وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتَهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَى عَلَى عَلَى وَسَلَّمَ أَنْ أَمَّتُهُ سَتَعْتَرِقُ عَلَى ثَلَى عَلَى عَلَى اللهُ وَسِعِينَ إِيلَالِهِ عَلَى مِثْلِ مَا أَنَا عَلَيهِ اليومَ وَأَسْحَابِي » صَارَ الْمَهَاعِينَ عَلَى مِثْلِ مَا أَنَا عَلَيهِ اليومَ وَأَسَحَابِي » صَارَ الْمُهَاعَة ، وَالْجَهَاعُة ، وَالْجَهُاعُة وَالْجَهَاعَة وَالْجَهَاعُة وَالْكِمُهُ الْمُعْونَ الضَّالِ الْمَالِسِ عَن الشَّوبِ ، هُمَ مَن كَانَ عَلَى الخَالِصِ عَن الشَّوبِ ، هُمَ أَهُلُ السَّنَةِ وَالجَهُاعَة وَالْمُسَادِ الْمُعْرِيثِ وَالْجَهَاعَة ،

الذى لا يضل سالكه ولا يشقى من أتبعه ، وسط بين من يتلاعب بالنصوص غيتاول الكتاب وينكر الاحاديث الصحيحة ولا يعبأ باجماع السلف ، وبين من يخبط خبط عشواء غيتقبل كل رأى ويأخذ بكل قول لا يغرق في ذلك بين غث وسمين وصحيح وسقيم .

توله (ثم هم مع هذه الأصول النع) جمع المؤلف في هذا الفصل حبياً عكارم الاخلاق التي يتخلق بها اهل السنة والجماعة من الامر بالمعروف وهو ما عرف حسنه بالشرع والعقل والنهي عن المنكسر وهو كل تبيع عقلا وشرعا على حسب ما توجبه الشريعة من تلك الفريضة كما يفهم من قوله عليه السلام « من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فان لم يستطع فبقلبه وذلك أضعسف الايمان » ومن شهود الجمع والجماعات والحج والجهاد مع الامراء أيا كانوا لقوله عليه السلام « مسلوا خلف كل بر وفاجر » ومن النصح لكل مسلم لقوله عليه السلام « الدين النصيحة » ومن فهم صحيح لما توجبه الاخوة الايمائية من تعاطف وتواد وتناصر كما في هذه الاحاديث التي يشبه فيها الرسول المؤمنين بالبنيان المرصوص المتماسك

وَفِيهِمِ الصَّدِّيقُونَ وَالشَّهَدَاءُ وَالصَّالِحُونَ ، وَمِنهُم أَعلاَمُ الهُدَى وَمَصَابِيحُ الثَّجَى أُولُو المَنَاقِبِ المَاتُورَةِ وَالْفَضَائِلِ المَنكُورَةِ ، وَفِيهِم الأَبدَالُ ، وَفِيهِم اللَّائِنَةُ وَفِيهِم أَنْهَةُ الدِّينِ الْفِينَ أَجْمَعَ المُسلِمُونَ عَلَى هِدَايَتِهِم ، وَهُم الطَّائِفَةُ المُنصُورَةُ الدِينَ قَالَ فِيهِم النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ « لَا تَوَالُ طَائِفَةُ مِن أَمُّتِي عَلَى الحَقِّ مَنصُورَةً لاَ يَضُرُهُم مَن خَالَفَهُم وَلا مَن خَذَلَهُم حَتَّى وَتَقُومَ السَّاعَةُ » .

نَسَأَلُ اللهُ أَن يَجِعَلُنَا مِنهُم وَأَن لاَ يُزِيغُ تُلُوبُنَا بَعدَ إِذ هَدَانَا وَأَن يَهَبَ لَنَا مِن لَدُنهُ رَحَمَةً إِنَّهُ هُوَ الوَهَّابُ ، وَاللهُ أَعلَمُ .

وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحبِهِ وَسَلَّمَ تَسلِيماً كُثِيراً .

اللبنسات او بالجسد المترابط الاعضاء ومن دعسوة الى المفيسر والى مكارم الاخلاق ، عهم يدعون الى الصبر على المصائب والثسكر على النعماء والرضا بقضاء الله وقدره الى غير ذلك مما ذكره .

واما توله (وغيهم الصديقون الغ) غالصديق صيغة مبالغة من الصدق يراد به الكثير التصديق وأبو بكر رضى الله عنه هو الصديق الاول لهذه الامة ، وأما الشهداء فهو جمع شهيد وهو من قتل في المعركة ، وأما الابدال فهم جمع بدل وهم الذين يخلف بعضهم بعضا في تجديد هذا الدين والدفاع عنه كما في الحديث لا يبعث الله لهسذه الامة على رأس كل مئة سنة من يجدد لها امر دينها » والله اعلم .

ومبلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم.

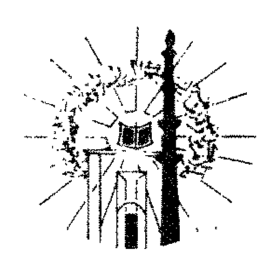
## الفهرس الموضوع

| الكلام على البسملة والترجيح بين الخلافات نيهسا                           | ٥       |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| تنسير الصد والمدح والغرق بينهما                                          | ٧       |
| الهدى ــ معناه وما يوصف به الرسول وما لايوصف                             | ٨       |
| لا الله الا الله معناها ومكانها من الدين                                 | ۸.      |
| المسلاة على الرسول سا بعناها اذا كانت بن الملائكة او لادبين              | 18      |
| ر مسين<br>تعريف الفرقة الناجية وأنها باتية الى يوم التيامة               | ١٣      |
| تنسير الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسوله                                | 17      |
| التحريف والتعطيل معناهما وانواعهما                                       | 17      |
| تنسيم الالحاد في المنات وأنواعه                                          | ١٨      |
| لا يجوز تياس الله سبحانه بخلقه                                           | ۲٠      |
| سورة الاخلاص تضبئت صفات الله وهي تعدل ثلث                                | ,<br>To |
| القصرآن                                                                  | , -     |
| آية الكرسى تنسيرها واثباتها للصفات                                       | ۲۸      |
| هو الاول والآخر والظاهر والباطن ، وتنسيرهـــــا                          | ۳.      |
| العلم صغة الله قائم بذاته                                                | 44      |
| اثبات صفتی السمع والبصر لله ، ( لیس کمثله شیء )                          | ٣0      |
| الارادة والمسيئة ـــ الكونية والشرعية                                    | ٣٧      |
| اثبات صغة الحب اله وبيان ما يحب ومن يحب                                  | 49      |
| الجواب عن آية ( وبن يتتل بؤبنا بتعبدا )                                  | ٤٣      |
| ( وجاء ربك ) الرد على من زعم أنه من المجاز                               | ٤٥      |
| اثبات الوجه الله والرد على المنكرين                                      | ٤٦      |
| ابات اليد الله والرد على المنكرين                                        | ٤٧      |
| البات البيد مه والرد على المنكرين<br>اثبات المين الله والرد على المنكرين | ٤٨      |
| البالبة العين به والرد على المعرين                                       | 4/1     |

الصفحة

- ٤٩ اثبات السمع لله تعالى والرد على المنكرين
  - ٨٥ ( وما كان معه من اله ) توضيع ذلك
- ٦٠ سبعة آيات في الاستواء على البرش والكلام عايها
  - ٦١ كلام جيد في مسألة المكان له تعالى
    - ٦٣ آيات في اثبات علو الله على خلقه
- ٦٦ ( ما يكون من نجوى ) الغ ــ معناها ومعنى المعبة
  - ٦٧ اثبات صفة الكلام لله والرد على المخالفين
  - ٧١ رؤية المؤمن لربه يوم التيلية والرد على النفاة
    - ٧٣ مياحث عامة حول آيات الصفات
- ٧٦ السنة تؤيد القرآن في الصفات ــ احاديث نزوله نعالي
  - ٧٩ فرحه سبحانه بتوبة عبده وضحكسه
  - ٨٤ حديث الجارية كونه تمالى في السماء
- ٨٨ ايمان أهل السنة بما تقدم ، جعلهم الوسط بــــين الطوائسة،
  - ٩٠ المعال العبادة ومذهب الحق نيها
  - ٩٤ بيان ان علوه تمالي لايناعي معيته
- ٩٩ وجوب الايمان بما اخبر به الرسول مما يكون بعد الموت
  - ١٠٤ للرسول (ص) ثلاث شفاعات وبيان أصحابها
  - ١٠٧ درجات الايمان بالقدر ، خيره وشره ، وبباتها
    - ١١١ كلام جيد في مسالة انعال العبد مع القدر.
      - ١١٣ الايمان تول وعمل يزيد وينتص
      - ١١٦ سلامة تلوب اهل السنة للمحابة جبيما
- ١٢٠ اهل السنة يحبون أهل البيت ويتبرؤون ممن يعاديهم
- ١٣٢ المساك أهل السنة عن الخوض ليما شبرر ببن الصحابة
  - ١٢٤ من أصول أهل السنة التصديق بكراءات الاواياء
  - ١٢٦ طريقة أهل السنة أتباع آثار النبي بالمنا وذاامرا
- ۱۲۷ اهل السنة بأدرون بال روف ويندون عن اللك و روف ويندون على البلاء
  - ١٢٨ أول الدنة بالرون بين الوالدين وصالة الأرجام

دار الإعتصسام للطبع والنشر والتوزيع القاهرة



من مطبوعات ابحامعة الإسلامية بالمدينة المنتورة

وأ ردا لأرفئنكسام العنب والنسشروالتوليين العناصية To: www.al-mostafa.com